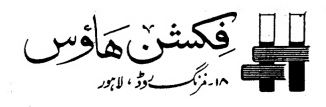
# تاریخ کیا کہتی ہے

ڈ اکٹر مبارک علی



## جمله حقوق محفوظ ہیں

زِ = نَكَاشُنِ ہاؤس

7249218 '7237430 أمزنگ رودُ لاہور فون 7237430 '7249218 '7249216 ' مودُ کشن = خلمور احمد خال ' رانا عبد الرحمان = ایم سرور = ایم سرور

پرنٹرز = اے - این - اے پرنٹرز لاہور سرورق = ریاظ اشاعت = 1998ء

قيمت = 90 روپ

انتساب

ایخ دوست اقبال خال (وفات 28 اپریل 1993ء)

کے نام

# فهرست

| 9   | _ ایٹ انڈیا نمینی کا عروج و زوال                   |
|-----|----------------------------------------------------|
| 23  | _ اردو زبان کا طبقاتی کردار                        |
| 32  | یا کتان ایک قومی جمهوری ملک کیوں نہیں بن سکا؟      |
| 42  | ماریخ اور ماضی                                     |
| 51  |                                                    |
| 56  | <br>6 نو آبادیاتی نظام ساست اور کابل اقوام کا تصور |
| 60  | 7 محمد صبیب: آاریخ کے نظریات                       |
| 6.5 | 8_ احیاء کی تحریک<br>8                             |
| 71  | ۔<br>9_ نو آبادیا تی دور:ایک تجزیبہ                |
| 79  | 10_ 14 اگت: روز حماب                               |
| 83  | ۱۱ _ ا قلیتیں اور تحریک پاکستان                    |
| 87  | 12_ سندهمی قوم پرستی اور مهاجر شناخت               |
| 90  | 13_ نزمی رواداری                                   |
| 95  | ۔<br>14_ انٹرویو- تویر قیمر                        |
| 112 | 15        انٹرویو۔ سمیل و ژانچ                     |

#### تاثرات

ان مضامین کا بنیادی مقفد یہ ہے کہ تاریخ کے مفہوم کو تک نظری اور محفن ہے نکال کر ایک وسیع نقط نظر ہے چش کیا جائے۔ ہارے معاشرے جس جو ذہنی پس ماندگی اور دو سرول کے جو نفرت ہے اس کی بنیاد ہمارا محراہ کن تاریخی شعور ہے۔ جب تک ہم اپنی تاریخ کو تقدیمی نقط نظر ہے نہیں دیکھیں گے اور اس کے نقدس کو پارہ پارہ نہیں کریں گے اس وقت تک ہمارا ذہن آزاد نہیں ہو سکے گا۔ ہمارے ملک جس اس آزادی کی راہیں مسدود ہیں۔ کو نکہ کوئی راستہ ایسا نہیں کہ جو ہمیں اس حصار ہے نکالے اور ہمارا معاشرہ دیکھ سکے کہ اس کے ارد کرد کی دنیا بڑی وسیع اور پھیلی ہوئی ہے۔ خوبصورتی اور سچائی ہر طرف بمعری ہوئی ہے 'اس کے آرک کے اس کی قدر کرتا اور اس کی عزت و احرام کرتا ہمارا کام ہے۔ نفرت قوموں کو اندر سے کھو کھلا کر دیتی ہے۔ وسیع القابی اور رواداری قوموں کی تخلیق صلاحیتوں کو ابھارتی اور انہیں کروان چرماتی ہی کارائیں تاریخ جس تلاش کریں۔

**مبارک علی** لاہور' جون 1993ء

### ایسٹ آنڈیا سمینی کاعروج و زوال (جدید تحقیق)

برصغیری تاریخ میں ایسٹ انڈیا کمپنی کا تجارتی اور ساس اقدار تاریخ کا ایک انتائی اہم باب ہے۔ اس لئے اس تجریہ کی ضرورت ہے کہ کمپنی کن طالت میں پیدا ہوئی اور کس عمل کے تحت اس نے برصغیر میں تجارتی اور ساس اقدار حاصل کیا اور کن وجوہات کی بنا پر وہ برصغیر میں اقدار کی مالک ہوئی۔ اور پھروہ کون سے حالات تھے کہ اس کا تسلط ختم ہوا اور اس کی جگہ ہندوستان براہ راست تاج برطانیہ کے ماتحت ہو گیا؟ کیا کمپنی کا دور حکومت برصغیر کے گئے ہندوستان براہ راست تاج برطانیہ کی توانائی و قوت کو کھوکھلا کر کے اسے لی ماندہ بنا این ایس نے ہندوستان کی توانائی و قوت کو کھوکھلا کر کے اسے لی ماندہ بنا دیا؟

اس سلط میں کمپنی کے کردار کو مختلف نقط بائے نظر سے دیکھا گیا ہے۔ برطانوی مورخول نے اس نقط نظر کو بین کیا ہے کہ ابتداء میں یعنی 1600ء سے کمپنی بیرونی آجروں کا ایک ادارہ اس کا مقصد سوائے تجارت کے اور کچھ نہیں تھا۔ گربعد میں ہندوستان کے طالات نے اسے مجبور کیا کہ وہ سیاست میں دخل اندازی کرے اور تجارتی مفادات کے تحفظ کے لئے سیاست کا سارا لے۔ 1757ء میں بہ اس کو بنگال میں فتح ہو جاتی ہے تو اس کے سیاس عزائم بروھ جاتے ہیں اور پجروہ اقتدار حاصل کرنے کی جدوجمد شروع کر دیتی ہے۔ کیمبرج بونعور ٹی کر بروھ جاتے ہیں اور پجروہ اقتدار حاصل کرنے کی جدوجمد شروع کر دیتی ہے۔ کیمبرج بونعور ٹی کر برطانیہ کو سیاس اقتدار کی کوئی خواہش نہیں تھی، یہ طالات تھے کہ جنوں نے برطانوی اہل میں دخل دیا ، جبور کیا کہ وہ فقوات کریں، اس لئے ہندوستان میں اگر کمپنی نے سیاست کی میں دخل دیا، تھو نے معاہدے کئی میں دخل دیا، اقتدار کے لئے جنگیں لویں، یمان کی سازشوں میں حصہ لیا، جھوٹے معاہدے کئی نیرائی تھی۔ برطانوی مورخوں کا کمنا ہے کہ کمپنی نے بھٹ ہندوستانی معاشرے کی فلاح و بہود خرائی تھی۔ برطانوی مورخوں کا کمنا ہے کہ کمپنی نے بھٹہ ہندوستانی معاشرے کی فلاح و بہود کے کام کیا اور باگر ایس کوئی مثالیں ہیں کہ جن میں کمپنی کے ملازمین رشوت اور بدعوائی میں ملوث ہوئے تو ان کو بستشنیات سمجھنا چاہئے۔ کمپنی نے ہندوستان کی آریخ میں ایک شبت کی میں ملوث ہوئے تو ان کو بستشنیات سمجھنا چاہئے۔ کمپنی نے ہندوستان کی آریخ میں ایک شبت کی طرد آرادا کیا ہے اور ہندوستان بو سیاس طور پر گوٹوں میں بٹا ہوا تھا اسے متحد کر کے اسے ایک گردار ادا کیا ہے اور ہندوستان ہو سیاس طور پر گوٹوں میں بٹا ہوا تھا اسے متحد کر کے اسے ایک

سای وحدت دی۔ یمال جو سای اہتری متی اس کو ختم کر کے امن و امان قائم کیا۔ اور الا قائم کیا۔ اور الا قانونیت کو ختم کرکے یمال پر قانون کی حکمرانی قائم کی۔

برمغيرك مورخول نے اس نقلہ نظركو چينج كيا ہے۔ انہوں نے اس بات بر زور ديا كه اورتک زیب کے بعد کے زمانہ کو جو زوال کا عمد سمجما جاتا ہے وہ بھی صحیح نمیں ہے۔ یہ دور سای ابتلاء اور انتشار کا دور تو ہو سکتا ہے کہ جس میں معاشرہ ساجی ٹوٹ پھوٹ کا شکار تھا گر معاشی طور پر ہندوستانی معاشرہ زوال پذیر نہیں ہوا تھا، بلکہ اس عمد میں معاشی سرگر میاں زوروں پر تھیں۔ خود مخار صوبیداروں اور جا کیرداروں کی سرپرستی میں صوبائی شروں میں بازار اور سنج قائم مورب سے کہ یمال بورے ملک اور بیرونی ملکوں سے تجارتی مال وافر مقدار میں آ آ تھا'جس کی وجہ سے ہندوستانی وست کار و کار گر اور صنعت کار پیداوار کو برمانے میں معروف تھے۔ خصوصیت کے ساتھ کیڑے کی صنعت میں ہندوستان انتمالی رقی یافتہ تھا۔ اگر بندوستان کی بیہ معاثی سرگرمیاں جاری رہیں اور ان میں کوئی رکاوٹ نہ آتی تو ہندوستان جاً میردارانہ دور سے نکل کر سمایہ داری کے زمانہ میں داخل ہو جا آ ، کیونکہ اس کے معاثی نظام میں جو تبدیلیاں آ رہیں تھیں اور اس میں جو صلاحیتیں یہاں تھیں وہ اس تبدیلی کے عمل کو تیز كر رين تميس- مراس عمل كو كميني كے ساى اقتدار نے روك ديا۔ ابتداء بى سے كمينى كے مفادات یہ تھے کہ بندوستان کی صنعت و حرفت کو تباہ و برباد کر دیا جائے۔ اس لئے سیاس اقتدار میں آنے کے بعد اس نے ہندوستان کی معاشی ترقی کو روک کر اے ایک بس ماندہ ملک بنا دیا سمینی کی حکومت بندوستان کے لئے ایک المیہ ثابت ہوئی کہ جس نے اس کی ترقی اور اس کی ملاحیتوں کو ختم کر دیا۔

بندوستان کے ایک مشہور مورخ رام کرش کری نے برصغیر میں "ایت انڈیا کمپنی کا عورج و زوال" کا گرائی کے ساتھ معالد کیا ہے اور اس میں انہوں نے برطانوی مور نمین کے نقط نظر کو دلا کل کے ساتھ رد کیا ہے۔ وہ ایت انڈیا کمپنی کے عورج کو مر کتا کل سرمایہ داری نظام ہے اور اس کے زوال کو صنعتی سرمایہ داری کی ابتداء قرار دیتا ہے۔ اس سوال کا جواب دیتے ہوئے کہ ایسٹ انڈیا کمپنی کیے وجود میں آئی؟ اس نے انگلتان کی باریخ کا ساجی اور سیاس تجریہ کیا ہے اور اس بات کی نثان دی کی ہے کہ انگریز معاشرے میں اس وقت معاشرتی تبدیلیاں آنا شروع ہو کمیں جب وہال پورٹن ازم کا عروج ہوا اور اس کی سربرسی میں آجر طبقہ تبدیلیاں آنا شروع ہوا۔ اس طبقہ کے عورج کی دو عاشیں تعمیں۔ ایک شہوں کی آبادی کا برحمنا اور دوسرے کاریگروں کا گلڈ کے تحت متحد ہوتا۔ ابتداء میں تاجر طبقہ کی بنیاد محدود ذرائع

پیداوار پر تھی۔ کاریگر جو کچھ پیدا کر تا تھا' اس آمانی ہے وہ اپنے فائدان کی کفالت کر سکتا تھا گر اس کے پاس ذائد مرمایہ جمع نہیں ہو پا آ تھا' کہ جس کی بنیاد پر وہ ملازم رکھ کر ان کی محت ہے اپنی پیداوار کو برھا با۔ ان حالات میں جاگیروار طبقہ ساجی اور معاثی حیثیت ہے بہت معظم رہا۔ معاشرتی وہانچہ میں تبدیلی اس وقت آئی جب کاریگروں کے طبقے میں پیداواری عمل کو ایک ایک شعوری منصوبے کے تحت روک دیا گیا جس کی وجہ سے ہندوستان میں ایک محدود کروہ پیدا ہوا جو کہ "بول بیل" کا کاروبار کرنے لگا' یہ کاریگروں کا تیار شدہ سامان لے کر اے فروخت کرتا۔ اس طبقہ کا تعلق پیداوار سے بالکل نہیں تھا۔ کاریگر اور تا جرکی ساجی حیثیت بھی فروخت کرتا۔ اس طبقہ کا تعلق پیداوار سے بالکل نہیں تھا۔ کاریگر افر تا جرکی ساجی حیثیت بھی حال چودھویں صدی تک رہی۔ بعد میں صورت حال اس طرح سے بدل کہ کاریگروں میں سے جو کہ خوش حال تھے انہوں نے پیداوار سے اپنا تعلق ختم کر لیا اور اپنی علیحہ ہے تجارتی جماعتیں بنا لیں اور کی خاص پیداوار میں تجارت شروع کر دی۔ زائد مالی آمدن نے ان کے جماعتیں بنا لیں اور کی خاص بیداوار میں تجارت شروع کر دی۔ زائد مالی آمدن نے ان کے ساجی مرتبہ کو کاریگروں کو نکال کر علیحہ ہے اپنی گلڈ بنا لی' اس کے تیجہ میں مرتبائل طبقہ پیدا ہوا جس نے خاص خاص پیداوار میں ممارت حاصل کر کے اس میں تجارت شروع کر دی' ان حالات میں کاریگر کی مساوی حیثیت کا خاتہ ہو گیا اور وہ اس کا اتحت ہو گیا۔

اس کے بعد سے آج طبقہ نے اپ اڑ و رسوخ کو پھیلانے کا کام شروع کر دیا۔ سب سے پہلے انہوں نے شہروں کے نظم و نتق کو اپ باتھ میں لینا شروع کر دیا کہ اس کو اپ مفادات کے لئے استعال کرے۔ شرکی میونسپلی اور دو سرے اداروں پر قبضہ کے بعد انہوں نے اس بات کی ضرورت محسوس کی کہ پارلینٹ میں اپ اڑ کو بردھایا جائے۔ معاشرہ کی بیہ ساجی اور معاثی تبدیلیاں قانون ' رسم و رواج' اور روایات میں بھی تبدیلیاں لے کر آئیں۔ سود شے اب کہ چرچ جرام کہتا تھا' اے تجارتی طبقہ کے مفاد میں مشہور عیسائی ریفار مرکالون نے (1564ء) جاز قرار دے دیا۔ انگلتان کی پارلینٹ میں 1552ء کے ایک قانون میں سود کو برا کما گیا تھا۔ گربعد میں یہ قانون تا جروں کے اثر و رسوخ کی وجہ سے واپس لے لیا گیا۔

انگلتان کے تاجروں کے مراب میں اس وقت مزیر اضافہ ہوا جب انہوں ۔ ۔ ادن کی تجارت پر کہ جس پر اب تک اطالویوں اور فلنڈرز (FLANDERS) کا تبعنہ تھا' اس پر اپنی اجارہ داری قائم کر لی' کے تکہ اون کی صنعت وہ واحد صنعت تھی کہ جو دو سرے مکول میں بھیجی جاتی تھی' اس کے منافع ہے وہ اس قائل ہوئے کہ اپنی تجارتی کمپنیاں قائم کریں اور تجارت کو

فروغ دير - يه وه حالات تص كه جن مين 1600 مين ايست انديا سميني كا قيام عمل مين آيا-

اس وقت دستوریہ تھا کہ تجارتی کمپنیوں کو رایل چارٹر دے دیا جاتا تھا کہ جس کے تحت وہ خاص خاص ملکوں میں تجارت پر اپنی اجارہ داری قائم کر لیتی تھیں۔ ان ملکوں میں دوسری کمپنیوں کو تجارت کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔ اس چارٹر کے ذریعہ انہیں یہ بھی آزادی تھی کہ وہ اپنے علاقہ میں نظم و نسق قائم کریں، توانین بناکیں' اور فوجی طاقت کو استعمال کریں۔

ایسٹ انڈیا کمپنی کا قیام مر کٹاکل سرائی واری نظام میں عمل میں آیا۔ اس نظام کی اہم خصوصیت ہے ہی کہ اس میں سرائی پیداوار میں استعال نہیں ہو تا تھا۔ بلکہ یہ سرائی کاریگروں کے تیار شدہ مال اور اس کے فریدنے والوں کے درمیان استعال ہو تا تھا۔ ایک جگہ ہے ستا مال فریدتے تھے اور دوسری جگہ اے منافع کے ساتھ منگا فروخت کرتے تھے۔ اس لئے اس نظام میں تاجروں کی یہ کوشش ہوتی تھی کہ الی ملکی و غیر ملکی منڈیاں جمال ہے وہ ستا مال فرید سکتے تھے وہاں پر انکی آجارہ داری ہو اور کوئی دوسرا ان کے منافع میں شریک نہ ہو۔ اس فرید سکتے تھے وہاں پر انکی آجارہ داری ہو اور کوئی دوسرا ان کے منافع میں شریک نہ ہو۔ اس دور میں جتنی تجارتی کمپنیاں قائم ہو کمی انہوں نے خاص ملکوں اور علاقوں کی تجارت پر اپنی اجارہ داری تھا۔ اور دیا تھاں کی دوسری قوموں کی کمپنیوں کو ان علاقوں کی تجارت سے خارج کروا دیا۔ لیکن برطانوی تجارتی کمپنیوں کو دوسری قوموں کی کمپنیوں سے ہمرطال مقابلہ کرتا تھا۔ جن میں پیکسینی ، فرج اور فرانسی قائل ذکر تھے۔ اس لئے تجارتی منڈیوں کے حصول کے لئے ان یورٹی اقوام میں زیردست سیاس کش مشروع ہوئی۔ جن میں سمندروں میں ایک دوسرے کا قتی عام کرتا عام واقعات تھے ، میں اس لئے تجارت اور قرائی میں بہت کم فرق ہوا کرتا تھا۔

یورپی اقوام کی کوشش یہ ہمی کہ سمندر میں نے راستوں کو طاش کیا جائے آکہ وہ جلد اور محفوظ طریقے ہے ایٹیا و افریقہ کے مکوں میں جا سیس اس لئے ان کی کوشش یہ ہوتی ہمی کہ دو سری اقوام ان راستوں کو استعال نہ کر سکیں۔ اس کو روکنے کے لئے انہوں نے راستے میں جنگی اہمیت کے جزیروں میں معنبوط قلع تقمیر کئے تھے آکہ ان راستوں ہے گزرنے والے جمازوں کو روکا جا سکے۔ اس طرح مرسما کل سرایہ داری کی جمازوں کو روکا جا سکے۔ اس طرح مرسما کل سرایہ داری کی بنیاد جغرافیائی راستوں کی طاش تجارتی اجارہ داری نظاموں کی خرید و فروخت اور سمندری قراقی پر تھی۔ اور اس نظام میں سرایہ داری کا تعلق پیدادار سے بالکل نہیں ہو آتھا ممان خریدتی تھی اس کی قیت وہ چاندی کی شکل میں ادا کرتی تھی۔ انڈیا کپنی ہندوستان سے جو سامان خریدتی تھی اس کی قیت وہ چاندی کی شکل میں ادا کرتی تھی۔ یہ چاندی دو افریقی غلاموں کو جزائر غرب الند اور چینی امریکہ میں چے کر حاصل کرتی تھی۔

انگستان اس وقت تک منعتی لحاظ ہے ایک پس ماندہ ملک تھا' اور اس کی صرف اون کی صنعت تھی کہ جس کی مانگ ہندوستان میں نہیں تھی۔ اس لئے وہ ہندوستان سے سامان لے جاتے تھے اور اس کے بدلہ میں وہ کچھ لاتے نہیں تھے۔

تجارتی کمپنیوں کا طریق کاریہ تھا کہ وہ جس ملک میں تجارت کرنا جائے تھے ان کی کوشش ہوتی تھی کہ وہاں کے حکمرانوں سے خوشایہ' رشوت' اور دوسرے ذرائع سے زیادہ مراعات عاصل کریں۔ جس وقت ایسٹ انڈیا تمینی ہندوستان میں آئی تو اس وقت برنگیستری اور ڈج یمال پہلے سے موجود تھ 'خصوصیت سے پڑیکیسٹری کہ جنوں نے ہندوستان کے ساحلی علاقول ر این اجارہ داری قائم کر رکھی تھی اور مغل بادشاہ و امراء سے اچھے تعلقات قائم کر رکھے تھے۔ اس لئے ابتداء میں ایٹ انڈیا کمپنی کو مراعات حاصل کرنے کے لئے سخت محنت کرنا یوی۔ کیپنن ہائنس اور نامس رو' وو انگریز جو مغل دربار میں آئے' انہوں نے کمپنی کے لئے تجارتی مراعات حاصل کرے کی سخت کوشش کی۔ ان مراعات میں سب سے اہم یہ ہوا کرتی تھیں کہ سمینی جو سامان فریدے اس پر سے سمنم ذیونی معاف کر دی جائے۔ اک وہ سے دامول خرید کر اس مال کو منظے نرخول پر یورپ کی منڈایول میں فروخت کر سکیں۔ مغل حکومت جب تک مضوط اور متحکم رہی کمپنی کے ملازمین خوشار اور تحفہ تحالف وے کر اپ مقاصد حاصل کرتے رہے۔ گرابتداء بی سے مکپنی کے سامی عزائم تھے کیونکہ انہیں اس کا اندازہ تعا کہ سیای قوت کے بعد وہ اس قابل ہو سیس مے کہ ستا بال اپی شرائط پر خریدیں اور اپ لئے زیادہ سے زیادہ مراعات حاصل کریں۔ اس لئے کمپنی پرامن تا جروں کا ادارہ نہیں تھی ' بلکہ یہ اپنے مقاصد کو حاصل کرنے کے لئے پر تشدد راستہ افقیار کرنے پر تیار تھی۔ اس ہیں منظر میں كمآ جا سكا ہے كہ كمينى كا ساس اقتدار محض في مهم جوئى انفرادى بمادرى و شجاعت بر نسين تما' اور نه بی ان کی فتح میں برطانوی قوم کا کوئی وراثتی جذبه تما' بلکه اس کی فتوحات کی وجوہات مر کشاکل سرمایہ داری اور اس کی ساجی و معاشی اور سابی قوتیں تھیں کہ جنہوں نے اس کی فق کی راہوں کو متعین کیا۔

یورپی تجارتی کمینیاں ساحلی علاقوں میں اپنی تجارتی کو فعیاں قائم کرتی تھیں ہو فیکٹری کملاتی تھیں۔ اس سے ان کی دو ضرور تیں بوری ہوتی تھیں۔ ایک سے کہ اندرون ملک سے جو مال خرید کر لایا جا انتحا اسے یماں اسٹور کیا جا انتحا اور جمازوں کے آنے پر اسے یورب روانہ کیا جا آتھا۔ دو سرا یہ کہ اگر اس علاقہ کا گور نریا حکمران ان کے ظلاف کوئی کارروائی کر آتو یہ بھاگ کر ساحل پر نظر انداز جمازوں میں بناہ لے لیتے تھے۔ چونکہ سمندر پر ان کی اجارہ داری تھی ،

اس لئے یہ اپنے خلاف فرجی کاروائی ہے محفوظ ہو جاتے تھے۔ اس کی مثال سراج الدولہ کا فورٹ ولیم پر حملہ ہے کہ جس میں فکست کھا کر انہوں نے مکلتہ کے ساحل پر لنگر انداز جماز میں بناہ لی نتی۔ حالات کے نمیک ہونے 'اور معاہدہ کے بعد یہ واپس اپنی فیکٹری میں آ جاتے ہے۔

ائلی یہ تجارتی کو نمیاں ابتداء میں تو صرف مال کے گودام ہوا کرتے تھے محر بعد میں انہوں نے ان کو قلعوں میں تبدیل کر دیا اور اس کا جوازیہ دیا کہ سے مال و اسباب کی حفاظت کے لئے ضروری تھا۔ اس کے بعد انہوں نے قلعہ کی حفاظت کے لئے با قاعدہ فوج بھی رکھنی شروع کر دی اور اس طرح سے ان کی تجارتی کو نمیاں جگہ جگہ قلعوں میں تبدیل ہو تمئیں۔

ایت انڈیا کمپنی نے سب سے پہلے 1612ء میں مورت میں تجارتی کو مغی قائم کی جو بعد میں اس کا ہیڈ کو ارٹر بن گئی۔ فیکٹری کا نظم و نسق چلانے والا صدر کملا آ تھا اور اس کے ماتحت جو کام کرتے تھے ان میں "فیکٹر" خصوصیت سے قابل ذکر تھے 'کیونکہ یہ فیکٹر تھے جو اندرون ملک اہم تجارتی شہروں میں جایا کرتے تھے اور وہاں سے تجارتی سامان خریدتے بتھے۔ جس میں کیڑا 'نیل اور گرم مصالحہ قابل ذکر تھے۔ پہلے یہ سامان اندرون ملک کی تجارتی کو تھیوں میں جمع ہو آ اس کے بعد اسے بورت لایا جا آ اور پھریماں سے جمازول میں بھر کر اسے بورپ روانہ کیا جا آ

اس تجارت ایس ایٹ انڈیا کمپنی کو زبردست منافع ہوا۔ منافع کی وجہ یہ ہتمی کہ بندوستان کی تجارت پر اس کی اجارہ داری ہتی اور یہ اجارہ داری وہ انگلتان کی حکومت اور اس کے عمدے داروں کو رشوتیں دے کر بر قرار رکھے ہوئے ہتی۔ تجارت کے منافع اور سرمایہ میں اضافہ کی وجہ سے انہوں نے آہستہ آہستہ بندوستان میں تپکیستری اثر و رسوخ کو کم کرنا شروع کر دیا' اور 1638ء کے بعد سے تو انہوں نے تپکیسنری کمپنی کے بہت سے تجارتی علاقے ان سے جیس لئے۔ سدھ میں تپکیسنری بوے طاقت ور تھے اب ان کی جکہ اگریز آگئے اور سے انہوں نے تبکیسنری تائم کر لی۔ اس طرح ڈیج اور فرانسیمی ان کے مقابہ میں انہوں نے تاموں نے ان سب کو شکست دے کر ہندوستان میں انہا ہے میں انہا ہے اور 1769ء میں انہوں نے ان سب کو شکست دے کر ہندوستان میں انہا ہے کہ کہ ہندوستان میں انہا ہے وہ تجارتی اقتدار قائم کر لیا۔

اس پس منظر کے بعد رام کرشن مکری نے ہندوستان کی ساجی و معاثی حالت کا تجزیہ کیا ہے کہ جس وقت یورپ میں سامی و ساجی تبدیلیاں آ رہیں تھیں' اس وقت ہندوستان آرج کے کس عمل سے گزر رہا تھا اور وہ کون می وجوہات تھیں کہ کمپنی کو یماں کامیابی ہوئی؟ اور پھر سب ہے اہم سوال یہ پیدا ہو آ ہے کہ کیا کمپنی کی آمد اور اس کے اقتدار نے ہندوستان کی ترقی کے عمل کو تیز ترکیا یا اس عمل کو روک ریا اور جس کے جمیع ہندوستانی معاشرہ پس ماندہ ہو کر رہ گیا۔ کارل مار کس نے ہندوستانی معاشرہ کا تجزیہ کرتے ہوئے لکھا کہ اس معاشرہ جس گاؤں کا ذھانچہ جن بنیادوں پر قائم تھا اس نے ہندوستان کو منجد معاشرہ جس تبدیل کر دیا کی تکہ گاؤں بذات خود ایک ایسا ساجی و معاشی اور سیاسی یونٹ تھا کہ جس جس زندگی تھی ہوئی تھی۔ یہاں پر کاشتکار اجماعی طور پر زمین کاشت کرتے تھے اور حکومت کو اس کا لگان ادا کرتے تھے۔ گاؤں کی آبادی کی بنیادی ضروریات گاؤں کا لوہار' موچی' جولاہا اور بر جمن پوری کر رہتا تھا۔ زات بات کی تقسیم' اور مختلف چشوں کا ان ذاتوں سے تعلق ہونے۔ کے بعد کی شخص کو اپنے ساجی مرتب کو بدلے کا خیال تک نمیس آتا تھا' اس لئے گاؤں کا معاشرہ اور اس کا ڈھانچہ منجد ہو کر رہ گئے جس نے ترقی کے عمل کو روک ریا۔

اس نقط نظر کے بر عکس بندوستان کی آریخ پر جو جدید شخفیق ہوئی ہے اس میں اس بات کی نشان دبی کی گئی ہے کہ بندوستان کے معاشرہ کو منجد اور نصرا ہوا سجھنا نھیٹ نہیں 'کیونک ترکوں' افغانوں' اور مغلوں کی فقوطت نے بندوستان کے معاشرہ میں بنیادی تبدیلیاں کی تھیں۔ ان کی حکومت قائم ہوئی تو اس نے گاؤں کا روایتی ڈھانچہ تو ڈریا۔ اس دور میں بھگتی تحریک نے معاشرے کے ساجی ڈھانچہ کے خلاف ایک زبردست عوای تحریک کی ابتداء کی۔

جدید تحقیق کے نتیجہ میں یہ بات سامنے آئی ہے کہ ہندوستان کا جاگیرواری نظام مغرب ہے بالکل مخلف تھا کہ جمال بڑے بوے جاگیروار زمینوں کے موروثی مالک ہوتے تھے۔ ان جاگیروں پر مضبوط قلع ہوا کرتے تھے جمال ان کی فوجیں رہا کرتی تھیں۔ جا کدار کو محفوظ رکھنے کا یہ طریقہ تھا کہ خاندان کا بڑا اڑکا وارث ہو آ تھا۔ ان جاگیروار خاندانوں نے ہورپ میں باوشاہ کو سطلق العنان نہیں ہونے دیا اور اس کی طاقت کو برابر چینج کرتے رہے۔ بارود کی ایجاد کے بعد جب ان کے قلع محفوظ نہیں رہے تو ان کی طاقت ٹوئی۔ انگلتان میں پارلیمنٹ کا ادارہ برابر جب نا طاقت و انتہارات کو برابر چینتا رہا۔ ان طاقت و انتہارات کو برابر چینتا رہا۔ ان طاقت و انتہارات کو برابر چینتا رہا۔

بندوستان میں جاکیر دارانہ نظام نہ موروثی تھا اور نہ ہی یمال کے جاگیردار اسنے طاقور تھے۔ کہ وہ بادشاہ کے افقیارات کو چیلنج کر کتے۔ زمین گاؤں کی مشترک ملیت ہوتی تھی۔ بادشاہ جب کی کو جاگیر دیتا تھا تو اس کا مطلب ہو یا تھا کہ وہ اس جاگیر سے ایک مقررہ نگان وصول کرے۔ امراء کی یہ جا کریں بدلتی رہتی تھیں اس لئے وہ اپنا اثرو رسوخ ایک علاقے میں قائم نیں کر کتے تھے۔ گاؤں کے لوگ اپنا لگان اوا کرنے کے بعد اپنے معاملات میں خود مخار تھے۔ جب مسلمان حکران خاندانوں نے ہندوستان میں حکومت قائم کی اور مرکزی انظامیہ کو طاقتور بنایا تو انہوں نے گاؤں کی خود مخار حثیت کو بھی کمزور کیا، مثلاً علاؤالدین خلی نے جو زری اصلاحات نافذ کیں ان کے ذریعہ اس نے گاؤں کے چود حری، مقدم 'اور خوط کی تمام آمدن کو لے لیا۔ اس نے حکومت کا 80 کے حصہ مقرر کیا، جو اس قدر زیادہ تھا کہ اس کے اوا کرنے کے بعد ان کے پاس کچھ نیس بچتا تھا۔ علاؤالدین اس طریقہ سے ان کی طاقت کو کمزور کرنا چاہتا تھا آلکہ وہ اس قابل نے رہیں کہ اس کے خلاف بغاوت کر حکیس۔

شیر شاہ سوری نے ایک انقلابی تبدیلی کی۔ اب تک مقدم اور چودھری گاؤں کی بنچاہت کے سامنے جوابدہ ہوا کرتے تھے' اس نے انہیں سرکاری طازم بنالیا جس کے بعد سے یہ مرکزی حکومت کے سامنے جوابدہ ہونے گئے۔ اس نے ان کی خود مخاری کو ختم کر دیا۔ شیر شاہ کے اس نظام کو اکبر نے کمل کیا جس کے بعد سے حکومت اور کسانوں کے درمیان براہ راست رابطہ ہو گیا۔ گاؤں جو اب تک علیمہ، تھا اس کی علیمہ گی ٹوٹ می اور وہ مرکزی انتظامیہ سے نسلک ہو

اس میای و انظای تبدیلی کے ساتھ ساتھ ' ذات پات اور سابی اونج بچ کے ظاف بھتی تحریک شروع ہوئی جس نے پندر مویں اور سولمویں صدی میں بری مقبولیت حاصل کی - یہ ایک عوای تحریک تھی کہ جس میں کاریگر ' ورزی' جولاہے ' موچی' مجام اور بھتی شامل تھے۔ اس تحریک نے ذات بات کی مختبوں کے ظلاف احتجاج کیا اور نجات کا راستہ انسان اور اللی قوتوں کو قرار دیا۔

ان ساس اور ساجی تبدیلیوں کے نتیجہ میں ہندوستان میں آجر طبقہ پیدا ہوا۔ اس طبقہ کی ترقی کی علامتیں ہندوستان میں نے نے شہول کا قیام تھا، جن میں فیروز آباد 'حصار' فتح آباد' فیروز بدایوں' جون بور' اور پلنہ مشہور شرتھے۔

تجارت کو مزید فروغ شیر شاہ سوری کی بنائی ہوئی سڑکوں اور سرایوں سے ہوا۔ اس نے ان راستوں کو انتہائی محفوظ بنا دیا جس کی وجہ سے تاجر آسانی کے ساتھ تجارتی سامان ملک کے کونے میں پنچانے لگے۔ اس کی وجہ سے صنعت و حرفت کو ترقی ہوئی۔ جب مال کی مانگ منڈیوں میں بڑھی تو پیداوار میں اضافہ ہوا۔ پیداوار کے اضافے نے غیر مکی تجارت کو ترقی دی۔ حکومت نے تاجروں کی سربرستی کی اور شاہی خاندان کے افراد اور اسراء نے نہ صرف دی۔

تجارت میں سرایہ کاری کی الکہ آجروں کی ہمت افزائی مجی کن۔

تجارت کے فروغ کے لئے حکومت نے باقاعدہ محکمہ قائم کیا' جس کا انچارج شحنہ منڈی

کملا آ تھا۔ جب اکبر نے پورے ملک میں مر' روپیے' اور دام کی ایک کرنی کو نافذ کر دیا تو اس

ہندوستان کو اور زیادہ فروغ ہوا۔ اس نے ہندوستان میں مرکشائل سرمایہ کو پیدا کیا۔

ہندوستان کے آجر کاریگروں سے سلمان تیار کراتے اور پھراہے منافع کے ساتھ ملکی اور غیر کملی

منڈیوں میں فروخت کرتے۔ اس طرح سے حکومت کی سربرسی' فدہی رواواری' نے شہول

کے قیام' سرکوں و سرایوں کی تعیر' امن و امان اور حفاظتی انتظامات کی وجہ سے آجر طبقہ نے

تجارت میں نفع حاصل کیا اور خوب سرمایہ جمع کیا۔

اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ ہندوستان اور پورپ ہیں معافی اور سابی عمل ہیں کیانیت ہی۔ دونوں جگہوں پر جا گیرواری کا نظام کرور ہو رہا تھا۔ اور آجر طبقہ تیزی سے ترقی کر رہا تھا، جس کی سرپرسی حکومتیں کر رہیں تھیں۔ مرکشا کل سرایہ داری دونوں جگہ فروغ پا رہی تھی حکم اس کیانیت کے باوجود دونوں ہیں گمرا فرق تھا۔ ہندوستان ایک وسیع ملک تھا جس کی وجہ سے اس کا ساحلی عابقہ دور تھا۔ اس لئے یہاں حکومتوں نے بحری طاقت کی طرف توجہ نہیں دی اور سندروں ہیں ان کا اثر و رسوخ نہیں بڑھ سکا کی وجہ تھی کہ ہندوستانی آجر سندر پار ملکوں میں تجارت کو زیادہ فروغ نہیں دے سکے اور ان کا دائرہ کار اندرون ملک کی منابیں سک محدود رہا۔ اس کے مقابلہ ہیں انگستان ایک چھوٹا ملک تھا، سمندر اس کے قریب منابی سندری راستوں کو استعال کرنے کی ضرورت تھی۔ اس نے انہیں اس بات پر مجبور کیا کہ وہ اپنی بحری طاقت کو بڑھا کیں۔

بندوستان کا آج طبقہ یورپی آجروں کی طرح جاگیرداری کو کمزور نہیں کر سکا اور اپنی علیحدہ حیثیت ہے وہ طاقت ور بن کر نہیں ابھر سکا' اس لئے جب یورپی اقوام بندوستان میں آئیں تو یہاں کے آبے ہے انہیں دو فاکدے یہاں کے آج طبقہ نے انہیں خوش آمدید کما' کیونکہ ان کے آنے ہے انہیں دو فاکدے ہوئے۔ ان کے جمازوں کے ذریعہ انہوں نے اپنا مال غیر مکوں میں بھیبنا شروع کر دیا' دو سرے انہوں نے ان کے اور ہندوستانی کار گیروں کے درمیان دلال کا کام کیا' اور ان کی مانگ پر سلمان تیار کرا کے انہیں فراہم کیا۔ اس کا تیجہ یہ ہوا کہ ہندوستانی آجر ابتداء ہی ہے یورپی آجروں کا عماج ہو کر رہ گی اور جلد ہی یورپی آجران کی مقاح ہو کر رہ گئی اور جلد ہی یورپی آجران کی ضرورت بن گئے۔ اس وجہ ہے ان کی یہ خواہش تھی اور یہ ان کے مفاد میں تھا کہ یورپی آجران کی بندوستان میں رہیں آگہ وہ ان کے ذریعہ فاکدے اٹھاتے رہیں۔ یہی وہ ذہنیت تھی کہ 1757ء

سی بای کی جنگ میں ہندوستانی تاجر طبقہ نے کمپنی کا ساتھ دیا' ان میں جگت عکم 'اور امی چند قابل ذکر ہیں۔

یورپی آجروں نے بہت جلد اس بات کا اندازہ کر لیا کہ ہندوستانی حکمران چو تکہ بحری طاقت نمیں رکھتے اس لئے وہ اپنے ساحلی علاقوں کی حفاظت بھی نمیں کر کتے اور سمندروں بیں ان کا کوئی اٹر نمیں۔ اس کمزوری نے ان کی ہمتیں برحا دیں اور انموں نے سمندر پر اپنا کھل تمال قائم کر لیا۔ پیکیسزیوں نے اپنا تسلط اس قدر معظم کر لیا تھا کہ کوئی جماز ان کے ویزے کے بغیر سمندر میں جا نمیں سکتا تھا۔ انموں نے گوا کے جزیرے پر قبند کر کے اسے اپنے مشرقی علاقوں کا مرکز بنا لیا اور کوشش کی کہ دوسری یورپی اقوام کو ہندوستان میں تجارت نہ کرنے ویں۔ چو نکہ پیکیسنری نہ بی طور پر برے مشدد تھے اور لوگوں کو زبرد تی عیمائی بنانا چاہتے تھے اس لئے لوگ ان کے مظالم کی وجہ سے ان سے بیزار ہو گئے اس وجہ سے شاہ جمال نے بنگال میں ان کے خلاف خت اقدامات کئے۔

اس لئے جب اگر نے بہاں آئے تو مغل حکومت اور آجروں نے انہیں خوش آمدید کما
کیونکہ وہ سجھتے تھے کہ ان کی وج سے پڑگسینیوں کا زور ٹوٹ جائے گا۔ انہوں نے اس مقصد
کے لئے اگر پر آجروں کو تجارتی مراعات دیں۔ آخری عمد مغلیہ میں جب اگر پر دو سری یو رئی
اقوام کے مقابلہ میں طاقت ور ہو چھے تھے' انہیں فرخ سرکے عمد میں 1716ء 1717ء میں ایک
فران کے تحت کشم ڈیوئی سے معانی دے دی گئی جس کی وج سے کمپنی کو تجارت میں زبردست
فائدہ ہوا اور حکومت کی آمدنی گھٹ جانے ہے اس کے فراند میں کی آئی۔ خصوصیت سے
بنگال کی آمدنی اس رعایت سے گھٹ گئی۔ یمی وہ وجوہات تھیں کہ سراج الدولہ نے کمپنی کے
خلاف اقد المات کے اور کوشش کی کہ کمپنی کو 1717ء والی حیثیت میں لے آئے۔ کیونکہ اس
خلاف اقد المات کے اور کوشش کی کہ کمپنی کو 1717ء والی حیثیت میں لے آئے۔ کیونکہ اس
کیونکہ انہیں اپنے مال پر سلم ڈیوٹی اوا کرنی پڑتی تھی۔ اس سے بچنے کا حل انہوں نے سے نکالا
کے کمپنی کو رشوت دے کر اپنا مال ان کے ساتھ بجوانا شروع کر دیا' اس کا فائدہ بھی کمپنی کو

کمپنی کے ابتداء ہی سے ہندوستان میں سامی عزائم تھے کو نکہ انہیں اس کا اندازہ تھا کہ اب تک وہ تجارتی مراعات جو خوشاد اور رشوت کے ذریعہ حاصل کر رہی ہے 'سیاسی اقتدار کے بعد وہ طاقت کے زریعہ حاصل کر سے گی۔ انہوں نے اپنی طاقت کا پہلا مظاہرہ اورنگ زیب کے زمانے میں کیا 'گر اس وقت تک مغل حکومت طاقت ور تھی' اس لئے انہیں زمانے میں کیا 'گر اس وقت تک مغل حکومت طاقت ور تھی' اس لئے انہیں

شکست ہوئی' جس کے بتیجہ میں اس کے طاز مین کو گر فقار کر لیا گیا اور ان کی تجارت بند کر دی گئے۔ لیکن بہت جلد دونوں میں سمجھوتہ ہو گیا۔ کیونکہ ایک طرف کمپنی کو اس بات کا احساس تھا کہ وہ طاقت کے ذریعہ نمیں بلکہ صرف مفاہمت کے ذریعہ نفیاہ وہ سمتی ہے' دو سمرے مغل حکومت کی کروری سے تھی کہ جنگ کی صورت میں جج کے سمندری رائے محفوظ نمیں رہج تھے اور تجارت بند ہونے سے فزانہ کی آمدن کم ہو گئی تھی۔ سے جنگ ہندوستانی آجروں کے مفاو میں بھی نمیں تھی' اس لئے 1690ء میں مغل حکومت اور کمپنی میں مصالحت ہو گئی۔

لیکن جب معل حکومت کرور ہوئی اور اس میں زوال کے آثار پیدا ہونے شروع ہوئے تو اس سے کمپنی نے پورا پورا فائدہ افعایا۔ چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں تخت کے دعوید اروں کے جھڑوں میں انہوں نے کسی ایک فریق کی مدد کر کے اس سے مراعات حاصل کیں۔ اس طرح انہوں نے اول جنوبی ہندوستان میں انہا اثر و رسوخ بیھایا اور پھر 1757ء کی بلای جنگ کے بعد وہ بنگال میں سابی قوت کے مالک بن بیٹے۔ بکسر کی جنگ کے بعد تو مغل بادشاہ بھی ان کے وہ بنگال میں سابی قوت کے مالک بن بیٹے۔ بکسر کی جنگ کے بعد تو مغل بادشاہ بھی ان کے زیر اثر آگیا۔ اس کے بعد سے انہوں نے آہستہ آبستہ پورے ہندوستان میں انہا ساسی اقتدار قائم کرلیا اور یوں ان کی دیرینہ خواہش پوری ہوگئی۔

سیای اقتدار کے بعد کمپنی کی حثیت مضوط ہو گئی۔ اب اسے تجارتی مراعات کے لئے کسی کی خوشامد کی ضرورت نہیں تھی، بلکہ یہ اس کے دائرد اقتدار میں تھا کہ کس طرح زیادہ سے بلے اس بات پر زور دیا کہ ہندوستان کے کارگیر کسی اور کو اپنا مال فروخت نہ کریں، سب سے پہلے اس بات پر زور دیا کہ ہندوستان کے کارگیر کسی اور کو اپنا مال فروخت نہ کریں، اور یہ مال صرف کمپنی کے ہاتھوں بچیں۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ کمپنی ان سے یہ مال اپنی مرضی کی قبت پر خریدتی تھی جو کہ بہت م ہوا کرتی تھی۔ اس کے بعد دوسرا کام کمپنی نے یہ کیا کہ ہندوستانی کارگیروں کو اپنی فیکٹریوں میں کام کرنے پر مجبور کیا۔ ان سے وہ صرف وہ مال تیار ہروستانی کارگیر جو اب تک آزادی کے ساتھ کراتے تھے جس کی مانگ یورپ کی منڈیوں میں ہوتی تھی۔ ان تبدیلیوں کی وجہ سے ہندوستان کارگیر جو اب تک آزادی کے ساتھ انہیں شخواہ طنے گئی جس کی وجہ سے ان کی آمدن کم ہوگئی اور انہیں اپنی مخت سے جو لگاؤ تھا انہیں شخواہ طنے گئی جس کی وجہ سے ان کی آمدن کم ہوگئی اور انہیں اپنی مخت سے جو لگاؤ تھا انہیں شخواہ طنے گئی جس کی وجہ سے ان کی آمدن کم ہوگئی اور انہیں اپنی مخت سے جو لگاؤ تھا وہ ختم ہوگئی۔ ہندوستان کے تاج بھی اس سے متاثر ہوئے کیونکہ انہیں کارگیروں سے مال مانا بند ہوگیا۔ ہندوستان کی تجارت بھی ختم ہوگئی، صرف وہ تاجر باتی ہے جو کمپنی کے لئے کام بند ہوگیا، اس لئے ان کی تجارت بھی ختم ہوگئی، صرف وہ تاجر باتی ہے جو کمپنی کے لئے کام بند ہوگیا، اس لئے ان کی تجارت بھی ختم ہوگئی، صرف وہ تاجر باتی ہے جو کمپنی کے لئے کام بندوستان میں بیروزگاری میں زبردست اضافہ کیا۔

کمپنی نے دو سراکام یہ کیا کہ اپنے مال پر کشم ڈیوٹی اور دو سرے تمام نیکس ختم کر دیے '
اس نے ہندوستانی آجروں کو مزید نقصان پنچایا۔ کمپنی کے طازم بھی چونکہ نجی تجارت کرتے ہے 'اس لئے انہوں نے اس مراعت سے فائدہ اٹھا کر ہندوستان کی منڈیوں پر قبضہ کرلیا۔ میر قاسم جب بنگال کا نواب ہوا تو اس نے ای چیز کو دیکھتے ہوئے تمام آجروں پر سے کشم ڈیوٹی ختم کر دی جس کی وج سے کمپنی اس سے ناراض ہوگئی اور اسے بنگال کی نوابی سے دستبردار ہونا کرا۔

کمپنی کی اس پالیس کے بتیجہ میں بگال خصوصیت سے متاثر ہوا' اس کی روایق صنعت و حرفت تباہ ہو گئ' ہے روزگاری ہیں اضافہ ہوا اور پیدادار کی کی نے اس سرزمین کو قبط' بھوک اور افلاس کی سرزمین بنا دیا۔

وارن ایشک جب گورز جزل موا تو کمنی کے سامی عزائم بهت برد میلے تھے اس لئے اس نے اس بات کو ضروری سمجھا کہ ہندوستان پر حکومت کرنے کے لئے یمال کے قانون زبان اور آریخ کا مطالعہ کیا جائے۔ اس کے زمانہ میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے لئے قوانمین ترتیب ، یے گئے ' بندو قانون دھرم شاستروں کے مطابق لکھوائے اور مسلمانوں کے قرآن و حدیث کے مطابق بداید کے نام سے قوانین جمع کئے گئے۔ اس نے بندوستان میں رجعت برست قوتوں کو فروغ دیا درنہ کمپنی کی حکومت ہے پہلے یہاں ترقی پند قوتمیں ہندو مسلم اتحاد کے فروغ کے لئے کام کر رہیں تھیں۔ اس پالیسی نے اس اتحاد کو روک دیا۔ ہندو مسلم اختلافات کو ابھار کر ایک طرف دونوں میں دوری پیدا کی تو دوسری طرف ندہبی بنیاد پرستی اور احیاء کی تحریکوں کو فروغ دیا۔ ان زہبی قوانین کے تحت وہ تمام زہبی رسومات جو کہ معاشرے کو پس ماندگی کی طرف لے جاتی تھیں' انہیں دوبارہ سے زندہ کیا گیا۔ مثلاً اکبر کے زمانہ میں سی محمری کی شادی اور بیواؤں کی شادی کی مخابلات کو ختم کرنے کی کو مشتیں ہو نمیں تھیں' جب راجہ رام موبن رائے نے ان رسوات کے طاف احتجاج کیا تو سمپنی کی حکومت نے ان کی بات نہیں مانی۔ مشہور مورخ ولس نے اس بات پر زور دیا کہ سی کی رسم بندوؤل کی نہیں رسم ہے الندا اے جاری رہنا چاہے۔ اس کے بتیجہ میں کمپنی کے ابتدائی دور حکومت میں پورے مغل عمد ے زیادہ عورتم سی ہوئیں۔ نہبی قوانین کے احیاء نے ایک طرف ذات یات کی تقسیم کوممرا کیا تو دو سری جانب اس کی دجہ ہے برجمنوں کا اثرو رسوخ بڑھ گیا۔

یمی صورت مسلمانوں میں ہوئی کہ سمپنی نے مسلمان علاء کو ملاز متیں دے کر انہیں اہم عمدوں پر رکھا' اور ان کے ذریعہ مسلمان معاشرے میں رجعت پند قوتوں کو آگے بڑھایا۔ نہ ہی جذبات کے اس ابھار نے ہندو مسلم اتحاد کو گلڑے کردیا۔

دائی رہونیو کے نظام کو قائم کرنے کے بعد کمپنی نے ہندوستان میں موروثی جاگیرداروں کا ایک طبقہ پیدا کر دیا جو ان کا وفادار تھا۔ اس طبقہ نے پورے برطانوی دور حکومت میں نہ صرف ان کی حمایت کی بلکہ اپنے ہم وطنوں کی ہر قومی تحریک کو کچلنے اور ختم کرنے میں ان کی مدد ک باکیردارانہ نظام کو مضبوط بنا کر کمپنی نے ہندوستان کے صنعتی طبقے کو جو ابھر رہا تھا' اسے روک دیا' اور ملک ایک بار پجر پس ماندگ کی طرف چلاگیا۔

رو اور الحصور المار الم

پلاس کی جنگ کے بعد جو دولت انگلتان میں گئی اس نے وہاں صنعتی انقلاب کو تیز کیا۔
1760ء سے انگلتان میں صنعتی ترقی میں تیزی آئی اور نئی نئی ایجادات ہونے لگیں جنہوں نے ذرائع پیراوار کو تبدیل کر دیا۔ بقول برو کس ایڈم 'ایجادات بذات خود کچھ نہیں ہو تیں جب کک کہ انہیں استعال نہیں کیا جائے اور انہیں اس وقت استعال کیا جا سکتا ہے جب کہ اس کے نے ذرائع ہوں ' ورنہ یہ ایجادات صدیوں بے کار بڑی رہتی ہیں۔ ہندوستان کی دولت نے انگلتان کی ایجادات کے استعال کے لئے ذرائع فراہم کے جس کی وجہ سے صنعتی ترقی میں انگلتان کی ایجادات کے استعال کے لئے ذرائع فراہم کے جس کی وجہ سے صنعتی ترقی میں اضافہ ہوا۔ جب انگلتان میں کپڑے کی صنعت کو ترقی ہوئی 'قو کپڑے کی ملوں کے مالکوں نے یہ اصافہ ہوا۔ جب انگلتان میں کپڑے کی صنعت کو ترقی ہوئی 'قو کپڑے کی ملوں کے مالکوں نے یہ مطالبہ کیا کہ بندوستانی کپڑے پر بھاری ڈیوٹی لگائی جائے 'اور آخر میں تو انہوں نے اس کی فردخت اور استعال پر پابندی لگوا دی۔

انگشتان کا صنعتی انقلاب جو کہ اٹھارویں صدی کی ابتدائی دو دہائیوں میں کمل ہو گیا تھا' اس نے صنعتی سرمایہ دار کو طاقت ور بنایا۔ یہ طبقہ سمپنی کی اجارہ داری کا سخت مخالف تھا' کیونکہ انہیں اپنی پیدادار کے لئے منڈیوں کی سخت ضرورت تھی۔ اس لئے حالات کا تقاضہ تھا کہ مرکنا کل سرمایہ داری کو تبدیل کیا جائے۔ کیونکہ صنعتی سرمانیہ داری میں منافع اشیاء کی پیدادار کے ذریعہ حاصل کیا جا اقعا' اس لئے انہوں نے آزاد تجارت پر زور دیا اور ان کی حمایت میں آدم استحد دارہ اور ان کی حمایت میں آدم استحد (1776ء) نے اپنے معاشی نظریات پیش کئے جن میں کمپنی کی زبردست مخالفت کی گئے۔

اس دباؤ کے تحت 1817ء میں ایک چارٹر کے ذریعہ کمپنی کی اجارہ داری ہندوستانی تجارت سے ختم کر دی گئی۔ اس کے بعد سے یہ ہوا کہ ہندوستان اب تک جو دنیا بھر کو کپڑا فراہم کر آ تھا' اس کی صنعت تباد ہو گئی اور اب اس کی منڈیوں میں انگلتان کا بنا ہوا کپڑا نروخت ہونے نگا۔

1857ء کے بنگامہ کے بعد انگلتان کی پارلیمنٹ کہ جس میں صنعتی سموایہ دار طبقہ کا اثر و رسوخ ہو گیا تھا اس نے کمپنی کی حکومت کی سخت مخالفت کی اور آخر کار ہزدوستان میں اس کی حکومت کا خاتمہ کرا کے اسے براہ راست آج برطانیہ کے ماتحت کر دیا۔ اس کے بعد سے بندوستان کی منڈیاں انگلتان کے صنعت کاروں کے لئے کھل گئیں۔

مخضر طور پرید کها جا سکتا ہے کہ کمپنی کا عروج مر کشا کل سرماییہ داری کے عروج کے ساتھ ہوا اور اس کا زوال صنعتی سرماییہ داری کی ابتداء ہے ہوا۔

### اردو زبان کا طبقاتی کردار

اردو زبان کے بارے میں کما جاتا ہے کہ یہ بندوستان میں مسلمانوں کی آمدے شروع ہوئی۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ اس سے پہلے اس زبان کا وجود نہیں تھا اور جب مسلمان آئے تو انموں نے اس زبان کی واغ تیل والی۔ زبانوں کی تشکیل اس طرح سے اچاک نمیں ہوتی ، ان کا وجود پیلے سے موجود ہو آ ہے اور نے لوگوں کے اشتراک سے ان میں تبدیلی آتی رہتی ہے۔ الفاظ کے معنی برلتے رہتے ہیں اور الفاظ کے ذخیرہ میں اضافہ ہو یا رہتا ہے۔ اس لئے جب مسلمان بندوستان میں آئے تو اپ ساتھ عربی فارس اور ترکی زبانوں کو لائے اور مقامی قوموں کے اشتراک کے جمیع میں ان زبانوں کے بہت سے الفاظ بندوستان کی زبانول میں واخل ہوئے۔ اس اشتراک کے متیجہ میں زبانوں کی ہیئت و شکل ضرور بدل۔ ٹلر زبانوں کی بنیاد انی جگہ موجود رہی۔ اس لئے اردو زبان بندوستان میں کوئی نئی زبان نہیں ہے۔ بلکہ یہ اس زبان کی ترقی یافتہ شکل ہے جو کہ بقول حافظ محمود شیرانی دہلی اور میرٹھ کے علاقوں میں بولی جاتی تھی۔(1) ا شال ہندوستان میں جب مسلمان حکمران خاندانوں نے این سلطنت قائم کی تو دربار کی زبان فاری تھی' جب کہ ہندوستان کے عوام فاری ہے ناواقف تھے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ عوام ادر تحمران طبقوں میں دوری ہوتی چلی گئے۔ فارس زبان کی حیثیت اس دجہ سے برابر مشحکم ہوتی چلی منی کہ وسط ایشیا اور ایران سے مسلسل نے لوگ آتے رہے جو نہ صرف حکمران طبقول کو مضوط کرتے تھے بلکہ یہ زبان کو بھی توانائی اور نئ زندگی دیتے تھے اور ہندوستان کا تقافتی رشتہ اران سے مشحکم کرتے تھے۔

انظای امور اور سلطنت کے معاملات تو فاری زبان میں ہو جاتے تھے گر جب عام لوگوں بیت ہو جاتے تھے گر جب عام لوگوں کے بات چیت ہوتی اور ان سے کاروباری معاملات طے ہوتے تو بچر مقای بولیوں اور زبانوں کو وسلمہ بنانا پڑتا تھا اس لئے ساجی و معاشرتی رابطہ کے نتیجہ میں زبانوں کے الفاظ ایک دوسرے میں داخل ہوئے۔

ترکوں کے زوال کے بعد جب نظی' تغلق' سید' اور لودهی خاندان اقتدار میں آئے تو ان کے عمد میں آہستہ آہستہ فارس زبان کو زوال ہو رہا تھا' کیونکہ شاہی خاندان اور امراء کے

خاندان ہندوستانی رسوم و رواج' آداب اور طور طریق افتیار کر رہے تھے۔ خصوصیت کے ساتھ جب لودھی اور بعد میں سوری خاندان اقترار میں آئے تو فاری زبان کے تسلم کو شدید د چکد لگا کونکہ افغانوں کی مادری زبان فاری نمیں متی اس لئے انہیں اس زبان ہے کسی متم کا تعلق اور لگاؤ نسیں تھا۔ مجروہ وسط ایشیا اور ایران کے امراء کے خلاف رد عمل کا اظهار بھی كرنا جائة تح ، جو فارى زبان بولتے تھے اور ايراني ثقافت كو عزيز ركھتے تھے اور شايد اس وجه ے خود کو افغانوں کے مقابلہ میں برتر سمجھتے ہوں۔ اس وجہ سے افغانوں نے ایرانی طرز اور ار انی ثقافت کو چھوڑ کر ہندوستانی طور طریق اختیار کر لئے اور فارس کی جگه انہوں نے ہندی زبان کو فروغ دیتا شروع کر دیا۔ اس وجہ سے افغانوں میں فارس ہندوستانی نام ملتے ہیں جو انہوں نے اختیار کئے 'جیسے کالا بہاڑ' عینن خال' وغیرو' خاص طور سے جب سوری مغلول کو شکست دے کر بر مراقدار آئے تو انہوں نے فارس زبان سے اپنی نفرت کا اظمار برملا کیا اور ساجی و معاشرتی طور پر ہندوستانی روایات اور رسومات افغان معاشرہ کا حصہ بن تکئیں۔ لیکن دوبارہ ہے مغلوں کی کامیابی اور افغانوں کی حکومت کے خاتمہ نے اس ثقافتی عمل کو روک دیا۔ اور ان کی فتح نے دوبارہ سے غیر مکلی ثقافت اور فارس زبان کو ایک نی زندگی دیدی کیونکہ مغلوں کی حکومت کے قیام کے ساتھ ہی ایران سے اربول'شاعروں' اور منتظمین کی آمد شروع ہوگئ 'جو نىلی احساس برتری کے ساتھ ہندوستان میں آئے اور انہوں نے مقامی ہندی معاشرے سے ہر قتم کے اشتراک سے پر بیز کیا۔ ان کی مربر سی مغل دربار' نے کی کہ جس کی وجہ سے فارس زبان کی حیثیت دوبارہ سے متحکم ہو گئی اور ایک بار پھر حکمران طبقوں اور رعیت میں زبان کا فرق قائم ہوگیا۔ اکبر کے زمانہ میں جب فارس زبان کی انظامیہ کی زبان بنایا گیا تو اس نے مقامی زبانوں کو بیچھے د تحکیل دیا۔

لکین نے آنے والوں میں صرف امراء ہی نہیں ہوتے تھے بلکہ عام لوگ بھی ہوتے تھے، جن میں سابی، فوتی، انظامیہ کے نچلے درجہ کے اہل کار ہنر مند، کارگر، دست کار اور آجر شام بیل ہوتے تھے، شامل تھے چو نکہ ان لوگوں کا واسط عام لوگوں سے پڑآ تھا اس لئے زبان کا میل الملاپ اور اشتراک ان لوگوں کی وجہ سے ہوا۔ ان لوگوں کا تعلق چو نکہ کی مراعات یافتہ طبقہ سے نہیں ہو آ تھا اس لئے ان میں یہ احساس نہیں تھا کہ اپنے فاندان اور حسب نب کو اعلیٰ رکھا جائے، اور خالص بغیر الماوٹ کی فاری زبان بولی جائے۔ ان احساسات کے نہ ہونے کی وجہ سے نچلے اور خالص بغیر ادان کی فاری زبان بولی جائے۔ ان احساسات کے نہ ہونے کی وجہ سے نچلے درجہ کے مسلمان طبقوں نے ہندوستانی رسومات و روایات کو بھی افقیار کیا اور ان کی زبانوں کو بھی افتیار کیا اور ان کی زبانوں کو بھی، اس لئے اردو زبان کی تخلیق میں عوام کے اشتراک اور میل الماپ کا زیادہ وظل ہے،

کے نکہ امراء اور ان کے متوسلین شعراء ادباء زبان کی فصاحت و بلاغت پر زور دیتے رہے اور غیر نصبح الفاظ و محاوروں کو زبان سے نکالتے رہے۔

آئی میں ہمنی سلطنت کے خاتمہ کے بعد کو کنڈہ اور پیاپور میں دکی زبان دربار کی زبان ہی جس میں مراخی " ییلیو" اور آبال زبانوں کے الفاظ بھی شامل ہوئے۔ مغلوں کی فتح کے بعد اور تک آباد اور اس کے قریب کے علاقوں میں اور تگ آبادی زبان تشکیل ہوئی جو اردو زبان کے قریب تھی جب کہ وکن کے دو سرے علاقوں میں دکن زبان لوگوں کی زبان رہی۔(2) اس کے قریب تھی جب کہ وکن کے دو سرے علاقوں میں دکن میں جس زبان کو ذروغ ہوا اس کی لئے نویں صدی ہجری (15 ویں صدی عیسوی) میں دکن میں جس زبان کو ذروغ ہوا اس کی جزیں ہندوستان اور اس کے عوام میں تھیں۔ اس کی سب سے بوی خصومیت یہ تھی کہ اس زبان میں جب عربی اور فاری کے الفاظ کو استعمال کیا گیا تو انہیں ان کی اصل شکل میں نیس جلہ اس طرح ہے لکھا گیا کہ جیسے بولا جا آتھا، جیسے۔

سنج سنے
ملمع الما
وضع وضا
ضغ منا
نفع نفا
الماخلة الماذا
ديوانه دوانه
جنگل جنگل بنگل
مبح تسبي

اس لئے دکن میں جس زبان کا فروغ ہوا اس کا تعلق اس سرزمین سے تھا اور اردو زبان کی حیثیت ایک مقامی زبان کی تھی جو اپنی موسیقیت اور آہنگ کی وجہ سے متناز تھی۔ اس میں عربی و فاری الفاظ کا استعال بہت کم تھا' اور جو الفاظ استعال بھی ہوتے تھے تو ان کا الما مقامی الفظ کے تحت ہو آتھا جس نے زبان کی خوبصورتی کو برحما دیا تھا۔

یہ زبان ابتداء میں ہندی' ہندوی' دہلوی' ہندوستانی' زبان ہندوستان ریختہ' اور آخر میں جا کر اردد کملائی۔ جس وقت دکن میں اردو دکنی زبان کی جیثیت سے ترقی کر رہی تھی اس وقت بھی شالی ہندوستان میں اردو زبان عوامی سطح پر تو موجود تھی مگر حکمران طبقوں میں اب تک اس کو اختیار نہیں کیا گیا تھا اس لئے اردو کی حیثیت عوامی زبان کی تھی کہ جس میں عربی و فارسی کے الفاظ کا استعال بہت کم تھا' اس کی بہترین مثال کبیر (1527ء) کے دوہے ہیں' جو عوامی زبان میں کے گئے تھے' اور اس لئے ان میں دکھی' حسن اور مضاس ہے مثلاً۔
ایسا کوئی نہ لما جاسوں رہیے لاگ

مب جگ جات دیکھا اپنی اپنی آگ

نیوں کی کر کو تمری پیل پانگ بچھائے

بیکوں کی چی ڈال کے پیا کو لیا رجھائے

نوطہ مارا سندھ میں موتی لائے پیٹھ

وہ کیا موتی پائیں گے جو رہے کنارے بیٹھ

بندوستان میں فاری زبان کی برتری اس وقت کم ہونی شروع ہوئی جب مفل خاندان کا دوال ہونا شروع ہوئی جب مفل خاندان کا دوال ہونا شروع ہوا'کیونکہ اب بادشاہ اور اس کا دربار اس قابل نہیں رہے کہ شعراء اور ادباء کی سربر سی کر سیس۔ اس لئے اہل قلم دربارے نکل کر روزگار کی تلاش میں عوامی بنگامہ خیز زندگی سے بیگانہ' اور تکلیفوں اور زندگی میں آئے۔ اس نے انہیں درباری ماحول کی مصنوعی زندگی سے بیگانہ' اور تکلیفوں اور مصبتوں نے حقیقت پند بنایا لیکن اب تک اظہار کا ذریعہ فاری زبان ہی جسی۔ مغل دربار کی محمد منزوری کے بیجہ میں ایران سے نے شعراء اور علاء کی آمد بھی کم ہوگئی' اور ان کی وجہ سے فاری زبان کو جو قرانائی ملتی بہتی تھی وہ ختم ہوگئی۔

اس لئے انحارویں صدی عیسوی میں امراء کے طبقہ نے شالی بندوستان میں اردو کو فار ی زبان کے ساتھ ساتھ افقیار کیا لیکن پہلا کام جو انہوں نے کیا وہ یہ تھا کہ اس زبان کی ہیئت اور شکل کو بدل دیا۔ اردو زبان چو نکہ بنیادی طور پر مقامی زبان تھی۔ اس لئے اس کا وُحانچہ مقامی الفاظ ' تشیسات ' استعارات اور محاوروں پر تھا ' اور یمی وجہ نتمی کہ اس زبان کی جڑیں ہندوستان کے عوام میں تھیں۔ مخل معاشرے کے طبقاتی معاشرے میں کہ جہاں امراء خود کو عوام ہے دور رکھتے تھے' اور ثقافی لحاظ ہے ان کی ثقافت کے معیار جدا تھے' وہ طبقاتی طور پر اس کے لئے تیار نہیں تھے کہ وہ عوام کی اور نجلے درجہ کے کا مسئلہ پیش آیا تو وہ ذبئی طور پر اس کے لئے تیار نہیں تھے کہ وہ عوام کی اور نجلے درجہ کے طبقوں کی زبان کو افقیار کرنے طبقوں کی زبان کو افقیار کر کے اپنے طبقاتی احساس کو مجروح کریں۔

چونکہ مغل امراء اور حکران طبقوں کا تعلق وسط ایشیاء ایران و عرب کے ملکوں سے تعا اس لئے وہ ذبئی طور پر کمی مقای چیز کو قبول کرنے پر تیار نہیں ہے۔ ان کے ذبن چی حسب و نب کی پاک اور خالص خون کا جو تصور تھا اس کے مطابق انہوں نے فورا اردو ذبان کو خالص کرنے کا عمل شروع کر دیا آکہ ان کی اور عوام کی ذبان چی فرق قائم رہے۔ اس عمل کو خصوصیت سے سراج الدین خال آرزو 1756ء نے تیز ترکیا اور اردو زبان کی فصاحت و بلاغت کے معیار مقرر کے۔ اس سللہ جی انہوں نے اس اردو ربان کو معیاری زبان قرار دیا جو کہ قلعہ جی باوشاہ امراء اور درباری بولتے تھے اور قلعہ معلی سے منبوب ہو کر اسے "اردوئے معلی "کما گیا۔

دوسرے مرحلہ میں اردد سے بندی اور دوسری مقامی زبانوں کے الفاف کا انراج شروع ہوا اور ان کی جگہ فاری و عبل کے الفاظ استعال کئے جانے لگے۔ ان میں حاتم' سودا' درد اور دوسرے اردد کے شعراء کی کوششوں کو ہوا وخل ہے۔ انہوں نے زبان کو خالص اور معیاری بنانے کے لئے اس بات پر زور دیا کہ فاری اور عبل کے الفاظ کو ان کی اصل شکل میں تعما بناکے اور اب تک دکن میں خصوصیت سے انہیں ہندی شکل میں' اور عوائی تلفظ میں جو لکھا جائے اور اب تک دکن میں خصوصیت سے انہیں ہندی شکل میں' اور عوائی تلفظ میں جو لکھا جاتا تھا اے متروک کیا جائے۔ اس کے بعد ہندی محاوروں اور تشیمات و استعاروں کی جگہ بحی فاری نے لی۔ مثلاً محمد حمین آزاد نے آب حیات میں فاری و بندی تشیموں کو دیا ہی فاری نے زبان کے ثقافی فرق کو محموس کیا جا سکتا ہے' ہندی میں بالوں کی تعریف ٹاگوں ہے' جس سے زبان کے ثقافی فرق کو محموس کیا جا سکتا ہے' ہندی میں بالوں کی تعریف ٹاگوں بندے اور بھوٹروں کے اڑنے سے تشیمہ کی جاتی ہے' جب کہ فاری میں ان کی جگہ مشک' بغش نام برن' میکھ برن کہا جا آ ہے۔ سانولی رنگ اور سیم رنگ استعال ہو آ ہے۔ قاصد کو ہندی میں ابر اور بنس کہا جا آ ہے۔ سانولی رنگ اور سیم رنگ استعال ہو آ ہے۔ قاصد کو ہندی میں ابر اور بنس کہا جا آ ہے۔ بب کہ فاری میں اسے نیم' اور صبا سے تشیمہ دی جاتی ہے۔

می سین آزاد نے اردو زبان کے اس پہلو پر روشن ڈالتے ہوئے ککھا ہے کہ اردو کو کس طرح سے ہندوستان کے ماحول اور اس کی تشبیعات سے محروم کر کے اس میں ایران و توران اور عرب کے ماحول اور وہاں کی تشبیعات کو واخل کیا جن کا تعلق ہندوستان کی آب و ہوائ مامول اور ذبان سے بالکل نہیں تھا، مثلاً شمشاد ' نرگس' سنیل' بغشہ ' سروقد' مجنوں و لیل ' شریس فراو' مانی و بنزاد کی مصوری' رستم و اسفند یار کی مماوری' زحل کی نحوست' سیل یمن کی رنگ افغانی ' مشاہیر فارس' یونان' اور عرب کے قصے ' راہ ہفت خوال' کوہ الوند' کوہ بے ستول' جو کے شیر ' جیوں اور سیوں وغیرہ (3)

اردو زبان کے دائرہ کو اس وقت اور مزید تک کیا گیا، جب اہل زبان کا تصور پیدا ہوا کہ صرف ان کی زبان معیاری اور فصح ہے۔ باتی لوگ زبان تو بول کتے ہیں گر زبان ہیں نہ تو ردو بدل کر کتے ہیں۔ مثل دبلی کے چند محلوں بدل کر کتے ہیں۔ مثل دبلی کے چند محلوں اور خاندانوں کو اہل زبان ہونے کا فخر تھا، انشاء اللہ خال دریا ہے لطافت میں لکھتے ہیں کہ۔

در ماندانوں کو اہل زبان ہونے کا فخر تھا، انشاء اللہ خال دریا ہے لطافت میں لکھتے ہیں کہ۔

در ماندانوں کو اہل زبان موجود ہے۔

در محل کے ہر محلّہ میں ایک نہ ایک صاحب زبان موجود ہے۔

ابعض جگہ دو اور بعض جگہ تین بھی مل جاتے ہیں۔ دو تین محلوں میں تو یہ تعداد جار

اور بانچ تک بہنچی ہے۔ دلی کے جن محلوں میں صاحبان فصاحت و بلاغت رہے ہیں۔

ان میں قلعہ مبارکہ 'بگلہ سید فیروز شاہ' دو یلی صفرر جنگ۔... قابل ذکر ہیں۔ "(4)

انشاء نے اہل زبان ہونے کی جو شرائط مقرر کی ہیں دہ ہیں:

- ا- والدین کا دار الخلاف کی خاک یاک سے مونا۔
  - 2- اردو دانوں کی محبت سے فائدہ اٹھانا۔
    - 3- اردو کی تخصیل اور تحقیق کا شوق۔
      - 4- تيز زهن اور قادر طبع-

لیکن محض دبلی کا رہنے والا اہل زبان ہونے کا دعویٰ نہیں کر سکتا تھا اس کی وضاحت کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ:

"کی کا وہلوی ہونا اس بات پر موقوف نمیں کہ وہ دلی میں پیدا ہوا ہو۔ اگر یمی جواز ہو قو منل پورہ کے رہنے والے اور بارہہ کے سید تمام وہلوی کملائیں گے۔ وہلوی سے مراد وہی فخص ہے جس کا روز مرہ وہلی کا ہو۔ مغل پورہ والوں کی زبان لاہور والوں سے ملتی ہے۔ سادات بارہہ پران کے قبیلہ کی چھاپ ہے۔ وہلوی وہی ہیں جن کا نفیس نداق ہو' موزوں لباس' اشخے بیسے کا سلقہ' مکان کی آسائش و زیائش۔ "(5)

الل زبان كے بارے ميں اپنا فيملد ديتے موئے كتے ميں كه:

" مختمرا" یہ کہ بادشاہوں اور امراء اور ان کے درباریوں اور حاضر باشوں سے اردو کی سند لینی چاہئے کیونکہ.... شاعر ریاضی دان اور محاسب مفتی اور طبیب صوفی و خوبصورت عور تیں ان کی مجلس میں حاضر رہتی ہیں۔ اور فرقہ فرقہ کی اصطلاحیں سننے میں آتی ہیں اور وہ جس لفظ کو اصطلاح بنائیں اس کے قبول کرنے سے چھوٹے بڑے کو انکار نہیں ہو سکتا۔" (6) اردو کو دیلی کے چند محلوں میں محدود کرنے اور اہل زبان کو اس کا مالک بنانے کا نتیجہ یہ ہوا کہ دو سرے لوگوں کی زبان غیر فصیح اور غیر معیاری ہو گئی۔ اس کا اندازہ میر تقی میر کے دو وا تعوں سے ہو سکتا ہے۔ ایک بار ان کے پاس میر قمر الدین منت اپنی غزل اصلاح کی غرض سے لائے تو انہوں نے ان کے وطن کے بارے میں پوچھا، جب معلوم ہوا کہ وہ سونی بت کے رہے والے ہیں تو کمافٹید صاحب اردوئے معلی خاص دلی کی زبان ہے۔ آپ اس میں توکیف نہ کیجے والے ہیں تو کمافٹید صاحب اردوئے معلی خاص دلی کی زبان ہے۔ آپ اس میں توکیف نہ کیجے ان فارسی کمہ لیجے ان میں انہاں میں توکیف کے کہ کی نہاں میں توکیف کے اپنی فارسی وارسی کمہ لیجے ان کا

ان کا دوسرا واقعہ دہل سے تکھنؤ کا سفر ہے' جس میں ان کا ساتھی ایک دہماتی تھا۔ اس سے میر صاحب نے اس لئے بات کرنے سے انکار کر دیا کہ کمیں بات چیت اور گفتگو کی وجہ سے ان کی زبان میں دیماتی اور گنوار کے لفظ نہ آ جائمیں۔

اردو کو بندی اور مقامی زبانوں کے الفاظ ہے پاک کر کے اسے خالص بنانے کے عمل میں فاری و عربی کے الفاظ کو اس میں شامل کرنا 'بندوستان میں مسلمان امراء کے معاشرے کی غیر مکی ذائیت کی عکای ہے۔ مغل امراء جن کا تعلق وسط ایشیا ایران سے تھا وہ پوری آرخ میں این غیر مکی ذائیت اور الفرادیت کو قائم رکھے رہ اور مقامی رنگ کو انہوں نے افقیار نہیں کیا کہ کمیں ان پی مل کر وہ اپنی شافت نہ کھو دیں۔ نہ ہی اعتبار سے بھی علاء بھٹ یہ کوشش کرتے رہ کہ بندوستانی عادات ' طور طریق' اور رسومات کو افقیار نہ کیا جائے۔ وہ انہیں مشرکانہ اور کافرانہ کہ کر برابھلا کتے رہے۔ یہی ذائیت ان کی اردو زبان کے سلمہ میں رہی کہ جب اس زبان کو انہیں افقیار کرنا پڑا تو انہوں نے اسے اس کے مقامی اور عوالی رنگ میں افتیار نہیں کیا۔ اس سلمہ میں یہ افتیار نہیں کیا۔ اس سلمہ میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ مسلمان حکران طبقوں نے اس دائرہ سے ان مقای مسلمانوں کو بھی فارج کر دیا کہ جن کا تعلق نجل خبقوں سے تھا اور ان کی زبان کو معیاری تسلیم نہیں کیا۔ اس کی مثال اس سے بڑھ کر اور کیا ہوگی کہ نظیرا کبر آبادی کہ جس کا تعلق عوام کے نجلے طبقوں کے مثال اس سے بڑھ کر اور کیا ہوگی کہ نظیرا کبر آبادی کہ جس کا تعلق عوام کے نجلے طبقوں کے مثال اس سے بڑھ کر اور کیا ہوگی کہ نظیرا کبر آبادی کہ جس کا تعلق عوام کے نجلے طبقوں سے تھا اور جس نے انکار کر دیا اور آزاد نے آب حیات میں اس کا ذکر تک نہیں کیا۔

دلچپ بات یہ ہے کہ اردو کو فارس رنگ میں ڈھالنے کے باوجود اس کا مقام اور رہبہ فارس زبان سے کم رہا' اور غالب نے بی کما کہ۔

کذر از مجموعه اردو که بے رنگ من است

اردو کے تمام بوے شاعر اردو کے ساتھ ساتھ فاری میں شاعری کرتے رہ اور ای کو

اپے لئے باعث فخر مجھتے رہے اور یہ روایت اقبال تک آئی کہ انہوں نے بھی "کیسوئے اردو ابھی منت پذیر شانہ ہے" کمہ کرفاری میں شاعری کی-

اردد کو عوام سے کاٹ کر محمران طبقوں میں محدود کرنے کا نقصان سے ہوا کہ اردو کی جڑیں جو مقابی تحقیل اور قوت کے ساتھ ترقی کر رہی تھی' اس کا سے عمل روک دیا گیا اور ایک ایسی زبان کو تفکیل کیا گیا کہ جس کا تعلق محدود طبقہ سے تھا۔ رجب علی بیگ سرور کی نسانہ عجائب ایک ایسی اردو میں لکھی گئی کہ جس سے صرف چند لوگ لطف! ندوز بھی سے تھے۔

جب اردو ہندی کا جھڑا شروع ہوا' تو اس کے پس منظر میں بھی طبقاتی مفادات ہے۔
1835ء میں اردو کو عدالتی زبان قرار دیا گیا جس کی وجہ سے ملازمتوں میں اکثریت مسلمان علاء
کے خاندان کے لوگوں کی ہو گئے۔ اس وجہ سے ہندو تعلیم یافتہ طبقے نے ملازمتوں کے حصول کی غرض سے یہ مطالبہ کیا کہ اردو کے ماتھ ہندی بھی عدالتی اور سرکاری زبان ہو۔ اردو کے دفاع میں 1900ء میں الہ آباد سے ایک پیفلٹ شائع ہوا جس میں اردو کا دفاع اس لئے نہیں کیا گیا کہ یہ مسلمانوں کی زبان ہے یا اس کا تعلق اسلام سے ہے بلکہ اس میں کما گیا کہ اردو مهذب اور طبقہ اعلیٰ کی زبان ہے۔ اس لئے حکومت کا فرض ہے کہ اس کی سربرستی کرے اور نجلے طبقوں کے لوگوں کی مرضی پر نہیں چلے' اگر انہوں نے ایساکیا تو ان کی ہراسکیم اور منصوبہ جائل عوام کے مرضی ہے گئا اور اس طرح تہذی طور پر ترتی نہیں ہو سکے گی۔ (8)

اس سے شالی ہندوستان میں مسلمان امراء کے ساجی مرتبہ کا اندازہ ہو با ہے۔ وہ حکومت پر دباؤ ڈال رہے تھے کہ اقلیت کے اثر و رسوخ کو دیکھا جائے اور اکثریت کو اس لئے نظرانداز کر دیا جائے کہ وہ جاہل ادر غیرمہذب ہیں۔

بندوستان میں تحریک آزادی کے دوران جب مسلمان زمینداروں اور جاگرداروں کو سے محسوس ہواکہ ان کی خاندانی مرابات اور جاکدادوں کہ خطرہ ہے تو اس دفت انہوں نے اسلام کے ساتھ اردو کو مسلمانوں کی زبان بنا پہیش کیا ورنہ اس سے پہلے وہ اس لو فاری کے بعد دوسرا درجہ دیتے تھے۔ گرجب انہیں عام مسلمانوں کی مدد کی ضرورت محسوس ہوئی تو اس وقت انہوں نے اردو کے تحفظ کا نعرو لگا کر اسے ذہبی رنگ دے دیا اور اسے ہندوستان کے مسلمانوں کی زبان قرار دیا۔ اس نے اردو ہندی تصاوم کو پیدا کیا جس سے دو قومی نظریہ کو تقویت ہوئی ورنہ اردو کی بنیاد اس سرزمین میں ہے اور اس کے بولنے والے ہر ذہب و ملت کے ہیں۔ اس امراء کے طبقے نے اپنے مفادات کے تحت استعال کیا اور اسے غیر مکی قالب میں ڈھال دیا

اور کوشش کی کہ اس کی جزیں یماں سے نکال کر فیر ملک میں پیوست کریں۔ اس کے متبجہ میں زان کی ترقی رک میں۔ زمان کی ترقی رک میں۔

اس لئے اگر اردو زبان کے بقا کا کوئی راستہ ہے تو دہ کی ہے کہ اسے غیر مکی رنگ ہے اکل کر متابی رنگ ہے نکال کر متابی رنگ ہے نکال کر متابی رنگ ہیں ڈھالا جائے اور اسے محدود دائد سے نکال کر وسیع میدان فراہم کیا جائے' اس کے لئے اردو بولئے والوں کو اپنی ذہنت بدلنا ہوگی اور مقای ماحول اور مقائی رنگ و پوک محسوس کرنا ہوگا۔

#### حواثني

- 1) محمور شيراني: بخاب مين اردو- لا مور (؟) من 2- 3-
  - Mohammad Sadiq: A History of Urdu (2
- Literature Karachi (OXFQRD) 1964, p.43, 45
- 3) محمد حسين آزاد: آب حيات (سنك ميل) لا بور (؟) 47- 48- 53-
- 4) انشاء الله خال انشاء: رريائ لطانت اورنگ آباد وكن 1935ء ص 42 43
  - 5) ايضا": ص- 64-65
  - 6) اينا": ص- 65- 66
  - 7) عبدالسلام: مضامين عبدالسلام- اعظم كره (؟) 225-
- Paul Brass: Religion and Language in Northern India Cambridge 1976 (8 p.133

### پاکستان ایک قومی اور جمهوری ریاست کیوں نہیں بن سکا؟

آج جب اس سوال کو انھایا جا آ ہے کہ پاکستان کیوں ایک قوی 'جمہوری ریاست نہیں بن کا واس کا جواب صرف 1947ء کے بعد کے واقعات و طالت بی میں نہیں ملتا بلکہ اس کا تعلق برصغیر میں سلمان معاشرہ کی اس ذہنی و گری ساخت ہے ہے کہ جو ایک خاص ماحول میں ہوئی اور جس نے ریاست ' حکران' اور سامی نظام کے بارے میں ان کے خیالات کی تفکیل کی۔ لنذا اس مضمون میں پہلے ان عوامل کا جائزہ لیا جانے گا کہ جن کا تعلق ہمارے ماضی ہے ہے ' اور اس کے بعد ان حالات کا تجزیہ کیا جائے گا کہ جو ملک کی تقسیم کے بعد پیدا ہوئے۔ لیکن ہمارے ماضی اور حال میں ایک تاریخی تشلس ہے اور پاکستان بننے کے بعد جن ملات سے ہم دوچار ہوئے اور جس رد عمل کا ہم نے اظہار کیا' اس میں اور ماضی میں گرا رشتہ مار تعلق ہے۔ اور تعلق ہے۔

شالی بندوستان میں مسلمان حملہ آور محود غزنوی (1030- 998) کے زمانہ سے آتا شروع ہوئے اور محمد غوری (1206- 1203) کی فتوحات کے بعد انہوں نے یہاں اپنی حکومت قائم کر لیے۔ لیکن یہ حکومت بندو ریاستوں کے درمیان گھری ہوئی تھی اور اس لئے مستقل طور پر غیر محفوظ تھی۔ لنذا ترکوں کی حکومت کی بقا اور شخفظ اس میں تھا کہ دبلی کے تخت پر ایک مضبوط حکمران ہو جس کے پاس مستعد 'جدید اسلحہ سے لیس' تجربہ کار فوج ہو، آگہ وہ اپنی ہمسایہ ریاستوں کے طاف مسلمان جنگ کی پالیسی کو جاری رکھ سکیں۔ اس مرحلہ پر مسلمہ یہ تھی تھا کہ فون کے لئے نے لوگوں کو کماں سے اور کیسے حاصل کیا جائے؟ یہ فونی انہیں ان مسلمان آبادیوں سے ہی مل سکتہ تھے جو فتح کے بعد مفتوحہ علاقوں میں قائم ہو گئیں تھیں۔ ان لوگوں کو زبنی طور پر فوج میں شامل ہونے اور جنگوں میں جان دینے کے لئے ایک وقت تیار کیا جا سکتا تھا کہ جب ان میں اور بندو ریاستوں کے بندو کی میں خون نے ان کی آئی ذہیب کی ہو سکتا تھا کہ جب ان میں اور بندو ریاستوں کے بندو کو بندو ریاستوں کے بندو کی میں خون نے ان کی آئی ذہیت کو بیرا کیا کہ ان کی حفاظت صرف اس صورت میں ہو سکتی حقی حقی تھیں کو ابھارا جائے۔ اس لئے بندو اکثریت اور بندو ریاستوں کے بندو کی خوف نے ان کی آئی ذہیت کو بیرا کیا کہ ان کی حفاظت صرف اس صورت میں ہو سکتی حقی حقی تھیں۔

ہے کہ جب ایک مطلق العنان محران ہو مضبوط مرکز ہو اور طاقت در فوج ہو۔ ان کے خیال میں ہندوستان میں ہندو اکثریت کے خلاف صرف طاقت و قوت کی بنیاد پر زندہ رہا جا سکنا تھا۔ اس وجہ سے ہندوستان کے مسلمان معاشرہ میں ان محرانوں کے لئے برا احرام پیدا ہوا کہ جنوں نے جنگوں اور فقوعات کی پالیسی پر عمل کیا اس کے برعس جن محرانوں نے جنگی معالمات میں کزوری دکھائی ان پر زبردست تقید کی گئی اور محومت کے زوال کی ذمہ داری انسیں بر ڈالی گئی۔

ہندوستان کے مسلمان مکمران طبقے اس بات کو بخولی سجھتے تھے کہ چونکہ ان کے اقتدار اور طاقت کی بنیاد مسلمان جماعت پر ہے الذا ان کی حمایت حاصل کرنے کے لئے خرہب کا استعال ضروری ہے۔ ای لئے ہندوستان کے تمام مسلمان تھران خود کو حامی دین و محافظ ندہب و المت کلاتے رہے۔ اگرچہ وہ عملی طور پر سیائی ظام کو سیکولر بنیادوں پر چلانے پر مجور تے "مر انہوں نے عوام کی حایت کی خاطر ذہب کو اس طرح استعال کیا کہ علاء کی سرز ستی کی موفیا و مشائح کو تحفہ تحالف و نذرانے دیئے اور چند ندہمی قوانین کو کہ جن کا تعلق عملی طور پر سیاس نظام اور ان کے مفادات سے نمیں تھا' انمیں برقرار رکھا۔ ساتھ بی میں انہوں نے مسلمانوں میں اس زر اور خوف کو پیدا کیا کہ اگر ان کی حکومت ختم ہو گئی یا کمزور ہو گئی تو ہندوستان سے سلمان جماعت كا خاتمه مو جائے گا۔ اس كى مثال نلى دور كے ايك واقعہ سے مل عتى ہے۔ جب خرو ملک نای بندی زاد غلام نے آخری بلی محران قطب الدین مبارک (1320-1316) کو قل کر کے تخت پر بھند کیا تو اے فورا" ہندو مشہور کر کے یہ پراپیکنڈا کیا کہ ہندو دہلی کی الطنت پر قابض ہو گئے ہیں اور اب ہندوستان میں مسلمانوں کی جان و مال خطرے میں ہے۔ یہ وه دُر اور خوف تماكه تمام مسلمان امراء غياث الدين تغلق (1325-1320) كي رابنما كي مين متحد ہو گئے 'اور خرو ملک کو تکست دے کر وہل کے تخت کو دوبارہ سے مامل کر لیا اور جیسا کہ معاصر تاریخوں سے پت چاتا ہے کہ اس فتح کے بعد مسلمان امراء کو اطمینان ہوا کہ ان کی جا کدادیں اور مراعات محفوظ ہو تکیں۔

اس کی دوسری مثال اکبر کی ذہبی رواداری کی پالیسی ہے کہ جس کی دج سے رائخ العقیدہ امراء میں ذہردست ہراس پیدا ہو گیا' اور اسفام خطرے کا نعو نگا کر علماء نے اس کی سخت خالفت کی۔ مسلمان امراء چاہتے تھے کہ حکومت و اقتدار میں صرف انہیں کو حصہ طے اور کسی دوسرے کو اس میں شریک نہیں کیا جائے ہا' متعمد کے لئے ذہب کو استعال کیا جائے تھا' کیونکہ اگر' ریاست کو اسلامی کما جائے تو اس صورت میں اس کے نظم و نس کو چلانے کی ذہب

داری صرف مسلمانوں کی ہوتی ہے۔ اس لئے یہ بات ان کے مفادات میں تھی کہ حکومت کو اسلامی کما جائے اور یہ بھی ان کے مفاد میں تھا کہ ہندہ اور مسلمان تھافتی و ساتی طور پر ایک دو سرے کے قریب نہ آئیں۔ نہیب کے اس استعال کی وجہ سے مسلمان معاشرے میں طبقاتی تضادات بھی مرے نہیں ہوئے اور نچلے طبقوں کے مسلمان اپنے حاکموں پر محض اس لئے گخر کرتے رہ کہ ان کا تعلق ایک بی فریب سے ہے اور ایک بی صف میں کمڑے ہو گئے محمود و ایاز نے دو کہ اسلامی مساوات و افوت کے داہمہ میں جتما رہے۔

بندوستان میں مغل خاندان کے زوال کے ساتھ ہی مسلمان حکران طبقوں کی بنیاد جن ستونوں پر ہتی وہ نوٹ گئے بین طاقت ور حکران اور مغبوط و مستعد فرج۔ ان کی اس کمزوری کے ساتھ ہی جب سکھوں مراہٹوں اور جانوں نے مغل سلطنت پر جملے شروع کئے تو انہوں نے ساتھ ہی جب سکھوں مراہٹوں اور جانوں نے مغل سلطنت پر جملے شروع کئے تو انہوں نے اپنی کموئی طاقت کا فیم البدل وجوند تا شروع کیا۔ اور شاہ ولی اند نے احمد شاہ ابدالی مضبوط فوج مسلمانوں کو بندوستان آئے کی دعوت دی اگد ایک طاقت ور شخصیت اور جماد تحریک مضبوط فوج مسلمانوں کی حفاظت کر سکے۔ بعد میں سید احمد شمید (وفات 1711ء) کی جماد تحریک بھی ای وزیت کا بھیجہ تھی کہ بندوستان کے مسلمانوں کو امیرالمومنین کی شخصیت اور جماد کے زریعہ بچایا جا سکتا ہے۔ 1857ء کے بنگامہ کے بارے میں بم کمہ کتے ہیں کہ یہ مسلمان حکران طبقوں کی تری کو شش تھی کہ وہ طاقت کے ذریعہ اپنی حکومت کو بحال کرتا چاہتے تھے اور اس میں مراحمت کرنے کی تمام خواہشات ختم ہو شکیں۔

الندا جب بندوستان میں اگریزی اقتدار قائم ہوا ہے تو سلمان حکمان طبق اپنی قوت و تو انگریزی ہے تو انگریزی ہے جب سد احمد خال نے ان کا مغاد اس میں دیکھا کہ وہ اگریزی ہے مغاد ہت کر کے اپنے مغادات کا تحفظ کریں۔ سرسید اور مسلمان امراء کا طبقہ بندوستان میں اگریزی حکومت کے دائمی قیام کے خواہش مند سے کیونکہ اب وہ سجھتے سے کہ مرف ای صورت میں وہ خود کو ہندو خطرے ہے محفوظ رکھ سکتے ہیں۔ اس کا اظہار سرسید کے بعد بھی ان کے جانشینوں کی جانب ہے مسلمل ہو تا رہا' مثلاً اکتوبر عمیں محدد نے یہ یہ از گائیزیشن کے اجلاس میں جو چند تجاویزیاس ہو کم ان میں سے ایک میں کما گیا کہ:

"مسلمانوں کی.... ببود ہندوستان میں سلطنت برطانیہ کے دوام اور التحکام پر مخصر بہر التحکام پر مخصر ہے۔... کا گرس میں چونکہ نیابتی حکومت اور امتحانات مقابلہ کے اجراء کا مطالبہ کیا جاتا ہے جو مسلمانوں کو اس میں شرکت ہے روکا جائے۔

دىمبر1906ء من وقار الملك نے ايك جكه تقرير كرتے موئ كماكه:

"ہماری تعداد بمقابلہ دومری قوموں کے ہندوستان میں ایک خمس ہے۔ اب آگر کمی وقت ہندوستان میں بندووں کا محکوم ہو وقت ہندوستان میں بندووں کا محکوم ہو کر رہنا پرے گا' اور ہماری جان' ہمارا مال' ہماری آبد' ہمارا نمہب سب خطرہ میں ہوگا۔"

جب مسلمان امراء اور مراعات یافتہ طبقے نے اپنا تحفظ اکریزی کومت کے دوالے کر دیا اور اپنے مفادات کو ان کی کومت سے مسلک کر دیا تو اس نے بعد انہوں نے ہراس تحریک کی خالفت کی جس سے اگریزی کومت کرور ہوتی۔ اس وجہ سے سرسید نے کائٹرس کے تیام اور اس کی سیاس سرگرمیوں پر زبردست تقید کی۔ جب کاگرس کی جانب سے حکومت میں ہندوستانیوں کی نمائندگی کا سوال اٹھایا گیا تو سرسید نے مسلمان امراء کی نمائندگی کرتے ہوئے یہ استدلال دیا کہ چونکہ اسخابت کی صورت میں ہندو ووٹر زیادہ ہوں سے اور مسلمان کم اس لئے ہندو امیدوار زیادہ کامیاب ہوں گے انہوں نے نمائندہ طریقہ نظام کی کالفت کرتے ہوئے یہ دلیل بھی دی کہ مسلمان جائداد وولت اور تعلیمی قابلیت میں ہندوؤں کے برابر نہیں اس لئے دلیل بھی دی کہ مسلمان جائداد وولت اور تعلیمی قابلیت میں ہندوؤں کے برابر نہیں اس لئے استخاب کا جو بھی طریقہ نمیں کر عمیں ہندو ہی کامیاب ہوں سے اور مسلمان ان سے کی بھی جو سروت میں مقابلہ نہیں کر عمیں سے۔ اس کا جو منطقی نتیجہ نکلا وہ سے کہ اگریزی حکومت کے دفادار رہیں۔ ہندوستانیوں کی شرکت کے بغیر حکومت کرے اور مسلمان اس حکومت کے دفادار رہیں۔

چونکہ اگریزی حکومت کے بھی ہے مفاد میں تھا کہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں اتحاد نہ ہو اور ہدروؤں نے دو رہیں اس لئے انہوں نے ہدروؤں نے دور رہیں اس لئے انہوں نے بھی مسلمانوں میں جمہوریت کے خلاف جذبات پیدا کئے۔ علی گڑھ کانی کے پرنیل تھیوڈور ماریین نے ایک بار طالب علموں سے خطاب کرتے ہوئے کما کچہ "جمہوری حکومت اقلیتوں کو لکڑی کاننے والے اور پانی بھرنے والے کے درج پر پہنچا دے گی اور مسلمانوں کا ملک میں نام و نشان باتی نہیں رہے گا۔"

اس بس منظر میں مسلمان تعلیم یافتہ طبقہ کہ جن کا تعلق امراء کے مراعات یافتہ طبقہ سے تھا ان میں جمہوریت کی مخالفت پیدا ہو گئی اور انہوں نے جمہوری نظام کو صرف اس نظرے دیکھا کہ اس میں اقلید کی کوئی اہمیت و حیثیت نہیں ہوگی اور وہ اکثریت کے ہاتھوں ہے بس ہوگر اور وہ اکثریت کے ہاتھوں ہے بس ہوگر اور وہ جائمیں کے اس ذہنیت کو پیدا کرنے میں ان کے تاریخی شعور نے بھی حصہ لیا کیونکہ ان کے ذہن میں یہ تھا کہ وہ اس ملک کے حکمران رہ چکے ہیں اور انہوں نے قوت و طاقت اور

رعب و دبد بہ سے ہندوؤں پر حکومت کی ہے 'اور وہ سنسلاً اعلیٰ و برتر ہیں 'لنذا ہے کیے ممکن ہے کہ حکومت ہندوؤں کے پاس چلی جائے اور وہ ان کے محکوم ہو جائیں۔

لندا جمہوری طرز حکومت ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے ہندو اکثریت کی حکومت میں۔
1920ء میں محمد علی جو ہرنے بھی انہیں بنیادوں پر جمہوریت کی مخالفت کی کہ چونکہ مسلمان اقلیت میں ہیں اور ہندوؤں کے مقابلہ میں تعلیمی میدان میں بہت پیچے ہیں لندا یہ ان کے مفاد میں نہیں کہ یہاں جمہوری نظام قائم ہو۔

اس ضمن میں یہ بات بھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ جمہوریت کے بارے میں یہ خیالات مسلمان امراء اور طبقه بالا کے تھے کہ جن کا تعلق اشراف سے تھا اور جو مسلمانوں کے نچلے طبقوں سے کی فتم کے عامی و معاشرتی روابط نمیں رکھتے تھے۔ یمال تک کہ اگریز حومت کے ابتدائی دور میں انہوں نے اپنے بجوں کو حکومت کے اسکولوں میں اس لئے نہیں بھیجا کہ وہاں انہیں عام لوگوں کے بجوں کے ساتھ بیٹھنا بڑے گا۔ وہ اپنے رتبہ' منصب اور حیثیت کے بارے میں برے حساس تھے اور چونکہ جمہوریت کے تصور میں عوام کی نمائندگی ہوتی تھی' جو ان کی امیرانہ ذاہنت سے تعناد کھاتی تھی' اس لئے انہوں نے انگریزی حکومت پر بیشہ یہ زور دیا کہ وہ تعداد کے بجائے اثر و رسوخ دیکھے۔ انہوں نے "یو پی کے مسلمانوں کی نمائندگی" کے نام ہے ایک اپل میں حکومت ہے کہا کہ "وہ اس ملک کے جانم کردار تھے اور اب سك ان صوبول ميں ان كا اثرو رسوخ يے اس لئے ان كے حقوق كے بارے ميں تعداد كے بجائے ان کے خاندان کی انمیت کو دیکھا جائے۔" ان کی کوشش سے تھی کہ بحثیت اقلیت کے وہ حکومت کی خوشنودی کے زرید انی مراعات کو باتی رکھیں۔ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے انہوں نے عام مسلمانوں میں بس ماندگی اور بے جارگی کے احساسات کو پیدا کیا آگہ وہ ان کے وست محر رہیں اور ان میں یہ ڈر اور خوف رہے کہ جمہوریت میں ان کی فلاح اور بہود نہیں۔ انسی جذبات کا اظمار اقبال نے اپنے مشہور خطبہ اللہ آباد میں کیا جب انہوں نے اس بات کو دھرایا کہ مغربی طرز کی جمہوریت ہندوستان میں نہیں چل سکتی۔ ان کی شاعری میں بھی جمہوریت وشنی کے خیالات موجود ہیں' خاص طور سے ان کے اس شعر میں کہ۔

جمہوریت ایک طرز حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو مگنا کرتے ہیں تولا نسیں کرتے

اس سے مسلمان امراء کے طبقے کے ذہن کی پوری بوری عکاس ہوتی ہے کہ جو عوام میں مل کر ان ساجی مرتبہ کھونا نمیں چاہتے تھے اور بحثیت طبقہ بالا اپنی حیثیت شلیم کروانا چاہتے

اں پی مظر میں معلمان بور ژوا طبقے کے لئے ایک بی راستہ تھا کہ وہ حکومت سے مفاہمت کر کے اس کی مربر تی میں مراعات حاصل کرے۔ اس تعاون کے بتیجہ میں جداگانہ انتخاب اور ملازمتوں میں کوئے سٹم وجود میں آئے آکہ مقابلہ کے بجائے وہ اپنے خاندان اور عابی مرتبہ کی بنیاد پر اپنے مفادات کا تحفظ کر سکیں۔ اس کے بعد سے اس طبقہ کا مسئلہ یہ تھا کہ زیادہ سے زیادہ مراعات حاصل کی جائیں۔ اور اپنے عاجی مرتبہ کو برقرار رکھا جائے۔ انہوں نے بھی سلمان عوام کی اکثریت کہ جن کا تعلق کسانوں' مزدوروں' اور نچلے درجے کے کام کرنے والوں سے تھا' ان کی معاشرتی حالت کو برتربنانے کا نمیں سوچا۔

ان حالات نے ہندوستان میر مسلمان جماعت کی جس ذہنیت کی تفکیل کی اس کی بنیادیں تھیں اس کی بنیادیں تھیں اس کی بنیادیں تھیں اکثریت کا خوف مضبوط مخصیت اور فوجی قوت اور ندہب کا خطرہ محکمان طبقوں کی میں وہ ذائیت تھی کہ جو پاکستان سخے کے بعد بھی برقرار رہی۔ اور کسی نہ کسی شکل میں پاکستان کے سیاس عمل میں اس کا کردار رہا۔

پاکتان تحریک کو کامیابی سے ہمکنار کرنے ہیں مسلم لیگ کی کوششوں کا ہاتھ ہے۔ لیکن مسلم لیگ کی لیڈر شپ کا تعلق مسلمانوں کے طبقہ بالا سے تھا اور ان کی جڑیں مسلمان عوام میں نہیں تھیں۔ پاکتان کی جنگ ایک وستوری جنگ تھی کہ جس میں سیای گفت و شنید و بات چیت کے ذریعہ معالمات طے ہوئے۔ فرانز فین نے کما ہے کہ جن نو آبادیات میں آزادی کی تحرکییں مصالحتی اور دہتوری ہوں ان میں عوام کی نمائندگی محمری نہیں ہوتی، محرجو جنگیں خون ریز ہوں' اور اجتماعی قوت سے لڑی جاتی ہوں' ان میں عوام کی شمولیت برج جاتی ہے اس لئے آزادی کے بعد ان میں عوام کو زیادہ نمائندگی کمتی ہے۔ پاکتان چو نکہ آس عمل کے نتیجہ میں وجود میں نہیں آیا اس لئے حکومت کے اداروں پر بور ژوا طبقہ کا اثرو رسوخ باتی رہا اور انہوں نے سیاسی عمل سے عوام کو دور رکھ کر ان اداروں کی مدد سے کہ جن میں یوروکرلی' فوج' اور نے سیاسی عمل سے عوام کو دور رکھ کر ان اداروں کی مدد سے کہ جن میں یوروکرلی' فوج' اور نے سیاسی عمل سے عوام کو دور رکھ کر ان اداروں کی مدد سے کہ جن میں یوروکرلی' فوج' اور نے سیاسی عمل سے عوام کو دور رکھ کر ان اداروں کی مدد سے کہ جن میں یوروکرلی' فوج' اور نے سیاسی عمل سے عوام کو دور رکھ کر ان اداروں کی مدد سے کہ جن میں یوروکرلی' فوج' اور نے سیاسی عمل سے تامل ذکر ہیں' عوام پر اپنی گرفت مضبوط رکھی۔

جموری عمل کے خلاف ابتداء ہی سے پاکستان کے حکمران طبقوں نے اس طریق کار کو افتیار کیا کہ انہوں نے عوام میں اس ڈر اور خوف کو پیدا کیا کہ ہر لھ اس ملک کا وجود خطرے میں ہے اور بید دشنوں میں گھرا ہوا ہے جو اس کو کسی جمعی لمحمد مکڑے ککڑے کر دیں گے، خصوصیت سے ہندو دشنی کی بنیاد پر ہندوستان کے حملہ کا خطرہ لوگوں کے ذہنوں میں بٹھا دیا گیا۔ لنذا اس پس منظر میں اس تاریخی نظریہ کو تقویت دی ممئی کہ ایک طاقت ور' مطلق العمان

شخصیت اور جدید اسلحہ سے لیس مستعد فوج ہی اس ملک کی بقا کی ضامن ہے۔ مجھے انچی طرح سے یاد ہے کہ جب 1965ء کی جنگ ہوئی تو یہ کما گیا کہ انچھا ہوا کہ محترمہ فاطمہ جناح سربراہ مملکت نہیں ورنہ وہ اس ملک کا وفاع نہیں کر علق تحییں اور ایوب خال کی ذات میں انہیں اس ملک کی حفاظت کرنے والا ال محیا۔ افسوس یہ ہے کہ کمی نے یہ نہیں سوچا کہ اگر فاطمہ جناح سربراہ ہو تھی او 1965ء کی جنگ بی نہیں ہوتی۔ ملک کے وجود کے خطرے کے چیش نظر عوام می سیحے ہیں کہ آمر اور مطلق العمان شخصیتیں ڈنڈے کے ذور سے اس ملک کے ممائل کو حل کر علی ہیں ای لئے ہر فوجی حکومت کے آنے پر عوام میں نی امیدیں پیدا ہو کیں۔

چونک پاکتان تحریک کی بنیاد ند بہب پر تھی اس لئے پاکتان بننے کے بعد علاء نے اس بات یر زور دیا که پاکتان کو ایک اسلامی ریاست بتایا جائے۔ 1949ء میں مولانا شبیراحمد عثانی نے اس بات پر زور دیا که نی ریاست میں اہم عمدے صرف ان کو ملنا جائیں جو اسلامی عقائد پر ايمان ركمت مون جو غيرمسلم مي يا صرف ثقافتي طور ير مسلمان مين انهين رياست كى پاليسي بنانے میں حصہ لینے کی اجازت نہیں ہونی جاہئے۔ ان علماء کی سفارش پر 1949ء میں دستور ساز اسمبلی نے قرار دادِ مقاصد ماس کی جس میں کما گیا کہ اقترار اعلیٰ کی مالک خدا کی ذات ہے اور بیہ کہ کوئی قانون قرآن و صدیث کے خلاف نہیں بن سکتا۔ یہ دونوں باتیں جمہوریت کے بنیادی اصولوں کے خلاف جس' کیونکہ جمہوریت میں اقتدار اعلیٰ عوام کے پاس ہو آ ہے اور ان کی نمائندہ اسمبلی کو قانون بنانے اور تبدیل کرنے کا حق ہوتا ہے۔ اس لئے جمہوریت کو اسلامی بنانے کا جو سلسلہ شروع ہوا اس میں اجتماد اور اجماع کو اسمبلی سے ملانے کی کوشش کی گئی۔ مربراہ جو اسلامی حکومت میں تاحیات ہو آ ہے اس کے لئے پانچ سال کی شرط مقرر کی گئی اور عورت کو مربراہ مملکت بنانے اور اس کے الیکش لڑنے پر شرائط عائد کی حمیٰی۔ ان پیچید گیوں کا بتیجہ یہ ہوا کہ نہ تو دستور بن سکا اور نہ ہی انتخاب ہو سکے اور جب 1955ء میں غلام محمد نے یوروکریس کی مدوسے دستور ساز اسمبلی کو توڑ دیا اور عدلیہ نے اس فیعلہ کی توثیق کر دی تو اس کے بعد سے پاکستان میں جمہوری عمل کی راہیں مسدود ہو گئیں اور پاکستانی قوم کے تشکیل ہونے کے امکانات بھی اس کے ساتھ ہی ختم ہو گئے۔

کونکہ جب جمہوری عمل کے بغیراس بات پر زور دیا گیا کہ لوگ اپی وفاداری کا مرکز قوی کی جتی کو بنائیں ناکہ ایک ریاست اور قوم کی تفکیل ہو سکے تو اس پر زور دیتے ہوئے اس بات کی توقع کی گئی کہ اس کے علاوہ لوگ دوسری تمام وفاداریوں کو ترک کر دیں اور ان وفاداریوں کو صوبائی اور متعسبانہ کما گیا۔ اس عمل نے قومیت کے درجہ کو محتا کر ریاست کے درجہ کو محتا کر ریاست کے درجہ کو محتا کر ریاست کے درجہ کو محتا دیا۔

قوی یک جق کے ذریعہ اس بات کی کوشش کی گئی کہ طبقاتی تضاوات کو کم سے کم کیا جائے اور قومیتوں کے جذبات کو ختم کر کے انہیں ریاست میں ضم کر دیا جائے۔ لیکن اس عمل میں معاشرہ کی ساخت اور ہیئت کو فراموش کر دیا گیا کہ لوگوں کی جو وفاداریاں خاندان قبیلہ ، ذات ویسات ، شراور صوبوں سے ہوتی جی ان کی بھی اہمیت ہوتی ہے اور جب تک انہیں توی معاملات میں برابر کی نمائندگی نمیں دی جائے گی اس دفت تک قوی یک جتی کو فروغ نمیں ہو سکا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ نمائندگی کی غیر موجودگی کی وجہ سے صوبائی جذبات مرے ہوتے جئے اور قومیتوں سے لوگوں کی وفاداریاں مضبوط ہوتی چلی سکئیں۔

الذا اس مرطد پر ہماری ماضی کی آریخی وہنیت ابھری کہ جس میں اکثریت کا ڈر اور خوف تھا۔ غیر منظم ہندوستان میں یہ اکثریت ہندووں کی تھی ' تو اب صوبائی اور قومیتوں کے جذبات نے اس اکثریت کے اقتدار کے خوف کو اپنے درمیان پایا۔ ابتداء میں پنجاب کے صوبہ کو بنگال کی اکثریت سے خوف تھا اور اس کا عارضی حل انہوں نے ون یونٹ اور پیرٹی (PARITY) کے ذریعہ کرنا چاہا کہ جس نے جمہوری عمل کو آگے برصنے سے روک دیا (بنگلہ دیش آزاد ہوئے کے دریعہ بھی کما گیا کہ اچھا ہوا کہ مصیبت سے جان چھوٹی' یہ تاثر بھی اس وہنت کا بھیجہ تھا)۔ کے بعد یہ بھی کما گیا کہ اچھا ہوا کہ مصیبت سے جان چھوٹی' یہ تاثر بھی اس وہنت کا بھیجہ تھا)۔ آخ جب کہ بنگلہ دیش آزاد ہو چکا ہے' اب پنجاب کی اکثریت کا خوف دو سرے تمن صوبوں کو سے جب کہ جو جمہوریت کی شکل میں پنجاب کے اقتدار کو دیکھتے ہیں۔

غیر منظم ہندوستان میں مسلمان راہنماؤں نے جمہوریت کی اس لئے کالفت کی کہ مسلمان جالل اور پس ماندہ ہیں اور ہندوؤں سے مقابلہ نہیں کر سکتے۔ اس دلیل کو پاکستان بننے کے بعد دو سرے نقط نظر سے افقیار کیا گیا کہ چونکہ پاکستان کے عوام کی اکمٹریت جابل 'غیر تعلیم یافتہ اور سیاس طور پر نا تجربہ کار ہے اس لئے وہ جمہوریت کے قابل نہیں۔ ایوب خان نے تو جمہوریت کو صرف سرد مکوں کا نظام قرار دیا جو کہ پاکستان جسے گرم مکوں میں نا قابل عمل ہے۔

اس لئے اکثریت کو سیاس طور پر غیر تربیت یافتہ قرار دے کر جمہوریت کو ایک الی شکل میں بار بار نافذ کرنے کی کوشش کی گئی کہ جس میں حکران طبقے اپنے افتدار کو برقرار رکھ سکیں۔ انہیں کوششوں کے بتیجہ میں بنیادی جمہوریت' ریفرنڈم' اور مجلس شوری قتم کے نظام پیدا ہوئے جن پر جمہوریت کالیبل چہاں کر کے ان کے ذریعہ عوای نمائندگی کا دعویٰ کیا گیا۔ یاکتان کے حکران طبقے جب عوام ہے کٹ گئے اور ان کی طاقت و تمایت کو انہوں نے اپ لئے فیر ضروری سمجے لیا' تو انہیں اپ مفاوات اور مراعات کے لئے کی طاقت کی مربر تی کی ضرورت محسوس ہوئی۔ برطانیہ تو دوسری جگ عظیم کے بعد اپنی عالمی طاقت کو چکا تھا اس لئے اس کی جگہ امر کی تمایت سے پر کی مخل اس مقصد کے لئے انہوں نے امر کی مفاوات کا اپ ملک میں تحفظ کیا۔ دوسری طرف امر کی الداو نے تحران اواروں کو مفوط بنانے میں مدودی۔ اس کے نتیجہ میں اس وقت امر کی استعار کی جڑیں اس قدر ممری ہوگئ ہیں بنات میں اقدار میں آنے والی برجماعت ان کے ذریعہ طاقت میں آنے کا سوچتی ہے۔

ال المنان میں جمہوری عمل کو جو مسائل درچین ہیں ملک کی سیای جماعتیں بھی ان کو حل کے لیکتان میں جمہوری عمل کو جو مسائل درچین ہیں ملک کی سیای جماعتیں بھی ان کو حل کرنے میں ناکام ہو گئی ہیں۔ کو نکہ ان جماعتوں کی لیڈرشپ کا تعلق جاگیردارانہ طبقہ ہے ہے اس لئے یہ ملک کے نظام کو تبدیل کرنے یا عوام کو ان کے حقوق دینے سے زیادہ اقدار میں آنے کی کوشش میں رہتی ہیں۔ ان سیای جماعتوں کا ڈھانچہ غیرجموری ہے۔ ان کے راہنما ان جماعتوں کو اپنی جاگیر جمعتے ہیں اور جماعت کے عام کارکنوں سے رائے لینا اور انہیں جماعت کے معاملات میں شریک کرنا انکی روایت نہیں۔ اکثر سیای جماعتوں نے اس بات کی کوشش نہیں کی کہ عوام کی سیای تربیت کی جائے اور انہیں ملک کے مسائل سے برابر آگاہ کیا جائے۔ ان جماعتوں کے پاس کوئی تحقیق شعبہ 'یا دانشوروں کا گروپ نہیں کہ جو انہیں ملک و غیر مکل معاملات میں مشورہ دے۔ اس لئے سیاست ہمارے ہاں محض جو ٹر تو ڈ اور سازش کا نام ہو کر رہ معاملات میں مشورہ دے۔ اس لئے سیاست ہما محن دھوکہ دبی و فریب کے ہو گئے ہیں۔ فلا ہم کہ سیاست کے اس منفی ربحان طبقوں کو پنچتا ہے جو ملک کی پس ماندگی کا ذمہ ہم سیاست کے اس منفی ربحان کا فاکدہ عکمان طبقوں کو پنچتا ہے جو ملک کی پس ماندگی کا ذمہ بیاست کے اس منفی ربحان کا فاکدہ عکمان طبقوں کو پنچتا ہے جو ملک کی پس ماندگی کا ذمہ بیاست کے اس میں ربحان کا فاکدہ عکمان طبقوں کو پنچتا ہے جو ملک کی پس ماندگی کا ذمہ سیاست دانوں کو محموا کر آمریت کے لئے جواز فراہم کرتے ہیں۔

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جیسے جیسے وقت گزر رہا ہے یوروکری فوج عدلیہ اور دو سرے عمرانی کے ادارے مضبوط سے مضبوط تر ہو رہے ہیں کو نکہ بغیر تنقید اور رکاوٹ کے ان کی قوت و طاقت برم رہی ہے اور استے ہی جمہوری عمل کے امکانات ختم ہو رہے ہیں۔ جاگیروار اور سرایہ دار طبقے اس نظام کی عمل حمایت کرتے ہیں کیو فکہ جمہوری عمل کی غیر موجودگی میں انسیں معاشرے کے نچلے طبقوں کے استحصال کے پورے پورے مواقع طبح ہیں۔ اس لئے مالات سے تنگ آ کر جو عوای بعناو تیں ابحرتی ہیں قو انہیں اس لئے آ سانی سے دیا دیا جا تا ہے کہ یہ بعناو تیں ابحرتی ہیں۔ بار بارکی یہ ناکام عوای بعناو تیں عوام کو مایوس اور بے حس بناتی ہیں اور ان کا اعتبار ہرچیز سے اٹھ جا تا ہے ' بدقستی سے پاکستان اس مایوس اور بے حس بناتی ہیں اور ان کا اعتبار ہرچیز سے اٹھ جا تا ہے ' بدقستی سے پاکستان اس مورت مال سے دوجار ہے۔

یہ وہ طالت تھے کہ جن کی وجہ سے پاکتان ایک جموری اور قوی ریاست نہیں بن سکا۔
کر سوال یہ ہے کہ ہمارے حکران طبقہ عوام کو ای طرح نظرانداز کر کی فیر مکلی الداو کے
سمارے کب تک حکومت کریں ہے اور کیا تاریخی عمل جو عوام کو برا پر پاشعور کر رہا ہے وہ کس
سمارے کب تک حکومت کریں ہے اور کیا تاریخی عمل جو عوام کو برا پر پاشعور کر رہا ہے وہ کس
مرطہ پر آمریت مطلق العمانیت اور محفی حکومت کو چینج کرے گا؟ اگرچہ اس کا تعلق ایک
مرطہ پر آمریت مطلق العمانیت اور محفی حکومت کو چینج کرے گا؟ اگرچہ اس کا تعلق ایک
علیمدہ موضوع ہے ہے گر میں اتنا ضرور کمو کیلے ہو جا کیں گے اور ان کی جگہ ایک جمہوری اور قوی
حکومت ضرور لے گی۔
حکومت ضرور لے گی۔

#### تاریخ اور ماضی

انسان کا ماضی دنیا کی عمر کے لحاظ سے زیادہ پرانا نہیں ' لیکن ماضی کی اہمیت قوموں ہیں انسانی اہمیت کا بیانہ یہ ہے کہ کس انسانی اہمیت کا باعث بن گئی ہے اور قوموں کے مہذب اور متمدن ہونے کا بیانہ یہ ہوکہ کا ماضی کتا پرانا ہے۔ جن قوموں کا ماضی زمانہ کے ہاتھوں محفوظ نہیں رہا ایسی قوموں کو " تاریخ سے محروم لوگ" کمہ کر انہیں تمدن کے دائرہ سے خارج کر دیا جاتا ہے 'کیونکہ تہرہ فوہ وہ وہ دامد زریعہ ہے جس کے ذریعہ قویس اپنے کا رہا ہے اور اپنے تاریخی عمل کو محفوظ رکھتی ہیں 'اور جب کس قوم کی تاریخ بی نہیں ہو گا۔
کی قوم کی تاریخ بی نہیں ہوگی تو اس کے پاس ماضی میں اپنے وجود کا کوئی جوت بھی نہیں ہوگا۔

ماضی کی علامتوں میں سب ہے اہم آریخی یاد گاریں ہوتی ہیں۔ ان یادگاروں میں پرانی عمارتیں ، مجتے 'آلات و اوزار 'برتن' اور زیورات و لباس شامل ہوتے ہیں۔ ان شیاء کو دیکھنے کے بعد ماضی کی عظمت کا احساس دل میں ہوتا ہے اور قدیم ممارتوں اور اشیاء کے ذریعہ شخیل کی مدد سے ماضی انسان کے ذہن میں دوبارہ سے زندہ ہو جاتا ہے اس لئے ماضی کے یہ نواورات اور آثار ماضی کو بیشہ زندہ رکھتے ہیں اور اس کا تعلق زمانہ حال سے قائم کرتے ہیں۔

خصوصت سے قدیم عمارتوں میں ماضی اپنی شان و شوکت کے ساتھ سمو جاتا ہے۔ جس قدر عمارتی پرانی ہوتی ہیں اور اس قدر عمارتی پرانی ہوتی ہیں اس قدر مخلف زمانے اور عمدان میں رچ بس جاتے ہیں اور اس قدر ان کا اثر دلوں پر ہوتا ہے۔ یکی حال ان اشیاء کا ہوتا ہے کہ جنیس ماضی میں لوگوں نے استعمال کیا تھا اور وقت کے ساتھ یہ ماضی کو سمیٹ کر خوبصورت اور دکش ہوتی چلی جاتی ہیں۔ ماضی کی دکشی کا اندازہ صرف بادشاہوں کے محلات اور الوانوں ہی سے نمیں ہوتا ، بلکہ ایس کا اندازہ ان اوزاروں اور ہنر مندول نے استعمال کے تھے۔ آگرچہ عام انسان کی محملے استعمال کی چیزیں سیدھی سادھی اور معمولی ہوتی ہیں۔ محملے اندر تاریخی عمل کو چھیائے ہوئے ہوتی ہیں۔

ماضی کے ان نوادرات کی اہمیت اس لئے ہوتی ہے کہ ان سے تاریخی تبدیلی کا بھتہ چاتا ہے۔ یہ انسانی معاشرے کے ارتقاء کی مجسم تصویریں ہوتی ہیں کہ جنسیں دیکھ کر اور جانچ کر کسی عد كے انبانى ذہن اور اس كے طرز معاشرت كا اندازہ ہو جاتا ہے۔ يہ تاریخی عمل كو وضاحت كى ساتھ چيش كرتے ہيں كہ انبان درجہ بدرجہ كس طرح اور كيوں كر ترتى كى جانب كامون ہوا ، اور آج ہم ترتى كے كون سے درجہ ير ہيں۔

لیکن انسان ماضی کے ان نوادرات ہے اس وقت سکھ سکتا ہے جب کہ اس کے پاس

اریخ کا علم ہو۔ ان کی قدر و قیت کا انحمار معاشرہ کی معلومات پر ہو تا ہے۔ اگر معاشرہ ذبنی و

تاریخی طور پر پس ماندہ ہو تو اس کے لئے قدیم نوادرات معمولی تحکیرے اور بے کار اشیاء ہو

ہاتی ہیں 'مثلاً تان کل کی خوبصورتی ہے اس وقت تک لطف اندوز نہیں ہوا جا سکتا جب سکہ

کہ اس کی تاریخ اور اس عمد کی فن کارانہ خوبیوں سے واقفیت نہ ہو۔ اس لئے معاشرہ کا علم یا

ہمالت ماضی کی یادگاروں کو ہر دور میں ایک نے انداز سے دیکھنے پر مجبور کرتی ہے۔ ایک

عمارت اس وقت تک اپنی خوبیوں سے محروم رہتی ہے جب سک کہ کوئی ماہراور علم شناس اس

کی ان خوبیوں کو اجاگر نہیں کرے۔ موہن جوڈرو کی گلیاں 'عمارتیں' اور اس میں پائے جانے

والی اشیاء اس وقت تک اہم نہیں ہوں گی جب سک کہ ان کا تقابل اس عمد کے دو سرے

معاشروں سے نہیں کیا جائے۔

یادگاروں کو محفوظ کرنے اور ان سے متاثر ہونے کا ربحان معاشرہ کی سیای جدوجمد میں اور بردھ جاتا ہے، خصوصیت سے جب قوموں میں برتری اور کمتری کی جدوجمد ہو۔ نو آبادیاتی دور کے خاتمہ کے بعد جب نئی قوموں کی تشکیل ہوئی تو انہوں نے اپنی شناخت کے لئے ماضی کا سمارا لیا' اس لئے مصرمیں اہرام مصر۔ اور ماضی کی یادگاریں مصری قوم کے لئے باعث فخر بن سمارا لیا' اس لئے مصرمیں اہرام مصر۔ اور ماضی کی یادگاریں مصری قوم کے لئے باعث فخر بن سمارا لیا' اس لئے مصرمیں اہرام مصر۔ اور ماضی کی یادگاریں مصری قوم کے لئے باعث فخر بن

ماضی کی یادگاروں کو محفوظ کرنے کا رجمان بورپ میں انیسویں صدی میں ہوا اور بیسویں صدی میں ہوا اور بیسویں صدی تک تاریخی ورث کی حفاظت اپنے عروج پر پہنچ گئی اس سے متاثر ہو کر ایشیا و افریقہ کے ملکوں میں ماضی کے ورث کی حفاظت کا کام شروع ہوا اور جگہ جگہ میوزیم کی شکل میں ان چیزوں کی حفاظت بھی کی گئی اور ان کی نمائش بھی۔ ان یاد گاروں کی حفاظت کی وجہ سے ماضی کا اثر اور گمرا ہو گیا۔

جہاں ماضی کی سے یادگاریں انسانی دل و دماغ پر اپنا پر شکوہ اثر چھو ڑتی ہیں اس کے ساتھ ان مارتوں پر زمانہ کے اثر ات کی وجہ سے ندال کے آثار بھی نظر آتے ہیں۔ ان کی محظی مسلم کی اور رنگ و روغن کی وحدلاہث انسان کو اواس کر دیتی ہیں۔ اور اس کے ذہن میں جذبات کا ایک سیلاب اثر آیا ہے کہ زمانوں کے ہاتھوں کی چیز کو دوام نہیں' اور انسان کی جزار ہا سال کی

مخت و مشقت وقت کے ہاتھوں مث رہی ہے اور چرب کہ یہ یادگاریں باتی رہ گئیں اور ان کو بنانے والے کمال گئے؟ اور مجمی مجمی معاشرے ان خت ممارتیل کے محمیرے میں محدود دنیا ہے کٹ کر ان بی کی طرح ذبنی طور پر زوال پذیر اور ختہ ہو کر رہ گئے۔

امنی کی یادگاروں کی حفاظت نے موجودہ دور میں بہت سے نے مسائل بھی پیدا کر دیے ہیں کیونکہ ایسی یادگاریں جو ایک قوم نے دو سری قوم پر فتح کی یاد میں تغیر کرائیں، اب بی یادگاریں ان مکوں کے تعلقات میں رکاوٹ بتی ہیں کیونکہ اس سے ایک قوم کو جمال فخر کا احساس ہو تا ہے تو دو سری قوم احساس کمتری میں جلا ہوتی ہے۔ مثلاً نپولین کی تغیر کردہ "فتح کی محراب" یا لندن میں "نیلین کا ستون" اور ٹرا فلگراسکوئر" یہ یادگاریں فرانسیں و اگریز قوموں کے درمیان تلخ یادوں کو بر قرار رکھے ہوئے ہیں۔ اگر ان یادگاروں کو مثایا جائے تو یہ تاریخ سے انکار ہو گا۔ ان یادگاروں کا اثر اسی صورت میں زائل ہو سکتا ہے جب کہ تاریخ کا عوای نقط نظر چیش کیا جائے کہ ماضی کی جنگیں اور ان جنگوں کی یادگاروں کا تعلق حکران طبقوں کے مفادات سے تھا اور عوای مفادات کا ان سے کوئی تعلق نہیں' لیکن ان کے علاوہ ماضی کی اکثر یادگاریں وہ ہوتی ہیں جن کا تعلق صرف ایک معاشرہ اور ملک سے ہو تا ہے اور وہ قوموں کے یادگاریں وہ ہوتی ہیں جن کا تعلق صرف ایک معاشرہ اور ملک سے ہوتا ہے اور وہ قوموں کے ورمیان کوئی نفر سے مو تا ہے اور وہ قوموں کے ورمیان کوئی نفر سے مو تا ہے اور وہ قوموں کے ورمیان کوئی نفر سے موتا ہے اور وہ قوموں کے ورمیان کوئی نفر سے موتا ہے اور وہ قوموں کے ورمیان کوئی نفر سے موتا ہیں کر تیں۔

جب اس یادداشت کو تحریر کی شکل میں لایا جاتا ہے تو کی تاریخ بن جاتی ہے اور اس طرح سے
تاریخ کا ماضی سے مرا رشتہ قائم ہو جاتا ہے۔ تاریخ انسان کی اس خواہش کو پورا کرتی ہے کہ وہ
اپنی زندگ کے وقت اور صدود سے باہر جو کچھ ہوا ہے اس سے واقفیت حاصل کرے کیونکہ
تاریخ وقت کی صدود کو توڑ دیتی ہے اور ماضی کو حال سے طا دیتی ہے،اس لئے ماضی کو یاد رکھنے
میں یہ سب سے زیادہ مدد دیتی ہے۔

انسان کے لئے ماضی ہوا ساتا اور ولکش ہوتا ہے' اور اس کی بید دوری اسے ہماری پہنچ سے
اور دور کر دیتی ہے' اور پھر ہمارے تصورات و خیالات کی مدد سے ماضی کی دل آویز تصویر بنائی
جاتی ہے۔ انسان ماضی کی اچھی اور خوشکوار باتوں کو تو یاد رکھتا ہے' گراس کے تکلیف دہ اور
ازیت ناک لمحات کو بھلا دیتا ہے۔ تکلیف کو صرف حال میں محسوس کیا جاتا ہے' ماضی میں اس
کے اثرات ختم ہو جاتے ہیں۔

کیا ماضی قوموں کی زندگی اور اس کی تغیرو تشکیل میں مدودی ہے یا اس میں رکاوٹ بنی ہے؟ لارڈ ا یکٹن کے مطابق ماضی پر قابو پانا ضروری ہے آکہ وہ ہمارے حال کو جاد نہیں کرے۔ اس لئے ماضی کا تقیدی جائزہ لے کر اس پر غلبہ حاصل کرنا چاہے اور اے اپ اوپ بوجہ نہیں بنی بین بین خون اچاہے کو نکہ ماضی کی صبح معلومات ہی انسان کو اس کی زنجیوں ہے آزاد کرا کتی ہیں۔ نیٹنٹنے اس ہے بھی زیادہ ماضی کے سللہ میں تلخ ہے۔ اس کے زدیک کوئی مصور اس وقت تک فتح حاصل نہیں کر سکتا اور کوئی قوم اس وقت تک نوخ حاصل نہیں کر سکتا اور کوئی قوم اس وقت تک فتح حاصل نہیں کر سکتا اور کوئی قوم اس ماضی ہے متاثر ہو گیا تو اس کی مصوری فن تغیر مجممہ سازی اور سنگ تراثی پایہ پھیل کو پنی ماضی ہو نہیں بھول جاتی ۔ اگر وہ نظر آئی گی اور یہ اس کی تخلیق مطابعتوں کو ختم کرے رکھ دیں گی۔ اس کو ذہن میں رکھتے نظر آئیں گی اور یہ اس کی تخلیق مطابعتوں کو ختم کرے رکھ دیں گی۔ اس کو ذہن میں رکھتے ختم ہو گئے ورنہ نشاۃ ٹانیہ کے دور میں تخلیق کام انجام نہیں ہو پا آ۔

کین انسان ماضی سے چھٹکارا بھی نہیں پاسکتا۔ اس کی جڑیں ماضی میں ممری ہیں۔ اس کی روایات اقدار اور اس کی سوچ و فکر کے تانے بانے ماضی سے خسلک ہیں اور اگر اس کو اس کے ماضی سے خسلک ہیں اور اگر اس کو اس کے ماضی سے کاٹ دیا جائے تو علم و فن اور تہذیب و ثقافت کی تمام روایات سے محروم ہو کروہ خال ذہن ہو جائے گا۔

لیکن مامنی کی بید یادیں ہرایک کے لئے خوشکوار نہیں ہیں۔ اس کا تعلق بھی معاشرہ کے طبقوں سے ہے۔ وہ طبقے جن کے پاس مادی وسائل تھے انہوں نے مامنی میں اچھا وقت گزارا اور بعد میں انہیں کے خاندان اپنے اچھے دنوں کو یاد کرتے ہیں اور ان کے زہنوں میں ماضی کی خوشکوار یادیں باتی رہتی ہیں۔ جیسے کہ آخری عمد مغلیہ میں امراء کے قدیم خاندان اپی شکتہ اور گرتی ہوں کرتی ہوئی دو بلیوں میں تک دستی اور فاقہ زدگ کی حالت میں پرانی یادوں کے سارے اپنے جھوٹے و قار اور شان کو باتی رکھنے کی کوشش میں معروف تھے۔ یہ یاد ان کے لئے خوشکوار بھی تھی کہ جس کے سارے وہ تکالیف برداشت کرتے تھے اور زندہ رجے تھے 'اور ان کے لئے یہ قاتی بھی تھی کہ اس نے ان کی صلاحیتوں کو ابحرنے نہیں دیا اور انہیں حال می تبدیل ہوتی ہوئی حقیقوں سے دور رکھا اور انہیں خشہ حویلیوں کے مانند ہوسیدہ بنا کر آخر کار زمانہ سے نیست و نابود کردیا۔

لیکن معاشرے کے وہ غریب 'مظلوم اور کیلے ہوئے طبقے کہ جن کا کوئی ماضی ہو تا ہی نہیں'
اور جن کے پاس ماضی کی خوشگوار اور سمانی یادوں کے بجائے تلخیاں اور اذیتیں ہوتی ہیں' ان
کے لئے ماض کوئی دکشی نہیں رکھتا۔ ایک کسان خاندان کی زندگی ماضی میں نبی تلی اور ایک
جیسے معمول سے گزری اس لئے اس کے خاندان میں کوئی ایسی یاد نہیں رہتی کہ جس پر وہ فخر
کرے۔ اس لئے ماضی کی تمذیب و ثقافت ہویا روایات ان کا تعلق حکمران طبقوں سے ہوتا ہے۔ اور وہی اس کی خوشگواریا دوں کویا ور رکھتے ہیں۔

اور یہ عکران طبقے تو اس مد تک آگے برجتے ہیں کہ جب ماضی ان کی پند کے مطابق نمیں ہو آ تو یہ اے تبدیل بھی کر دیتے ہیں۔ واقعات کی شکل بدل جاتی ہے، آری کو منح کر دیا جاتا ہے، روایات کو نگ شکل دیدی جاتی ہے۔ مثلاً جب کی ایسے حکران خاندان کو کہ جس کا ماضی شاندار نہیں تھا، اپنا اثر و رسوخ برحمانے کا مسئلہ آیا تو خاندان کے جموئے شجرے تر تیب دے دیے گئے۔ ود ایران کے قدیم خاندانوں ساسانی وکیانی سے مسلک ہو گئے۔ جب بھی ضرورت پیش آئی تو ان کے ظلم و جرائم کو چھپانے کے لئے درباری مورخوں کی خدمات لی گئیں اور جھوٹ اور جھوٹ کو اس انداز سے پھیلایا گیا کہ سچائی وقت کے دھند لکوں میں چھپ گئی اور جھوٹ روز روشن کی طرح داخوں یہ چھپا مارا۔

اگر ماضی کی شان و شوکت اور برائی قوموں کے دمانوں میں بیٹ جائے تو یہ انہیں بنگ جو
بنا دہتی ہے اور پھروہ قوت و طاقت کے ذریعہ ماضی کی عظمت کو ددبارہ سے حاصل کرنا چاہجے
ہیں۔ انیمویں صدی میں جب جرمن قوم کے ماضی کو مورخوں اور دانشوروں نے ابھارا تو اس
کے نتیجہ میں جرمنی میں نازی ازم اور فاشزم نے جز پکڑی اور جرمنی کو عظیم قوم بنانے کے
جذبہ نے اے تباہی کے کنارے پر پہنچا دیا۔ ماضی کے زیر اثر یمی حال احیاء کی تحریکوں کا ہوتا

ہے جو پر تشدد راستہ افتیار کرے معاشرہ کو تعصب و تھ نظری کی طرف لے جاتی ہیں۔ ماضی کا یہ استعال رجعت پرست طبقوں کے اپ مفادات کے لئے ہو تا ہے' اس کے ذرایعہ وہ حال کی ان تبدیلیوں کو جو ان کے خلاف ہوتی ہیں روکنا چاہتے ہیں۔ اس وقت وہ ماضی کو ایک مثالی دور کی حیثیت سے پیش کرکے اس کے احیاء کی کوشش کرتے ہیں اور لوگوں کو یہ تاثر دیتے ہیں کہ ماضی کی واپسی ان کے تمام مسائل کا عل ہے۔ اس لئے لوگوں کے ذہن کو متاثر کرنے کے لئے ماضی کی جرچیز کو دوبارہ سے الانے کی کوشش ہوتی ہے۔ قدیم ناموں کو دوبارہ سے استعمال کیا جاتا ہے۔ اور قدیم سیاس و معاشی ڈھانچہ کو زندہ کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اس کی مثال جدید تریخ میں نیولین کی ہے کہ جس نے روی عمد کے معاشرہ کو دوبارہ سے فرانس میں قائم کرنا چاہا کا در کس اس ذہنیت کے بارے میں لکھتا ہے کہ۔

''وہ ڈر اور جُجِک کے ساتھ ماضی کی روحوں کو اپنی مدد کے لئے بگارتے ہیں۔ ان کے چھیلے ناموں سے کام نکالتے ہیں۔ ان کے جنگی نعموں اور لباسوں کو اپناتے ہیں' آکہ ماضی کی مقدس پوشاک میں اور ما گئی ہوئی زبان کی مدد سے وہ دنیا کی آریخ کے اسٹیج پر نیا منظر چیش کریں۔''

لیکن احیاء کی ان کوششوں کا انجام بیشہ المید کی شکل میں نکانا ہے۔ مارکس اس پر تبمرہ کرتے ہوئے کتا ہے کہ-

در بیگل نے ایک جگہ خیال طاہر کیا ہے کہ ایسے واقعات اور ایسی ہتایاں جو دنیا کی آریج میں اہمیت کی مالک ہوں دوبارہ طاہر ہوتی ہیں۔ یماں وہ اتنا بردھانا بھول گیا کہ پہلی بار المیہ کی شکل میں اور دوسری بار مسخرے بن کے روپ میں۔"

ماضی کے احیاء کی باتیں انہیں معاشروں میں کی جاتی ہیں جو کہ مسائل کا شکار ہوتے ہیں اور ان مسائل کو حل کرنے کے بجائے انہیں ماضی کے احیاء کے ذریعہ لوگوں کو جھوٹی امیدیں ولائی جاتی ہیں اور معاشرہ کے محروم لوگ اس امید و بیم کی حالت میں ظالم کے بنجوں میں جکڑے مدہوثی کے عالم میں بے حس رہتے ہیں۔

ماضی اور زمانہ حال دونوں ایک دوسرے سے باہم متصادم نظر آتے ہیں۔ اور اس کو شش میں نظر آتے ہیں۔ اور اس کو شش میں نظر آتے ہیں۔ اور اس کو شش میں نظر آتے ہیں کہ ایک دوسرے سے سبقت حاصل کریں۔ ماضی میں چونکہ وہ وقاعات ہوتے ہیں اس لئے ماضی کی دیئت و شکل کھل ہو چکی ہوتی ہے اور اس میں جو کچھ ہوا تھا جو ہو چکا ہو تا ہے اور کھل ہو تا ہے اس کے نتائج سامنے آپکے ہوتے ہیں اس لئے مورخ کے لئے ماضی کا مطالعہ کرنا اور اس میں ہونی لاواقعات کا تجزیہ کرنا ہو اس میں ہونی لے واقعات کا تجزیہ کرنا

آسان ہو آ ہے۔ وہ تجرب کی روشن میں اضی کے واقعات کے بارے میں اپنی رائے دے سکا

اس كے بقابلہ ميں طال أيك ناكمل عمل ہے اور أيك الي صورت طال كى تصوير ہے كہ جو يحيل كى جانب جارى ہے ہے ہو يحيل كى جانب جارى ہے۔ اس لئے طال كے بارے ميں كوئى بات يغين كے ساتھ نہيں كى جا كتى ہے۔ طال كو ماضى إس لئے ضوور جا كتى ہے۔ طال كو ماضى إس لئے ضوور فوقت دى جا كتى ہے۔ طال كو ماضى كا جو ورد اس حالت ہو واس ميں اضافہ كر با ہے۔ اس كے پاس ماضى كا ذرد ہے اور وہ اس ورد ہے فاكدہ اٹھا سكتا ہے اور معاشرہ كو ترتى كى جانب لے جا سكتا

لین مال کو ماضی ہے بہتر ابت کرنے کے لئے کچھ سیاسی وجوہات ہوتی ہیں کہ جن کے حت ماضی کو برا کہ کر مال کو بہتر ابت کیا جاتا ہے۔ مثلاً سیاسی خاندان کے دور حکومت کو سیاہ ترین اندازہ ہوتا ہے کہ ہرنیا آنے والا حکران خاندان پچھلے خاندان کے دور حکومت کو سیاہ ترین خابت کرتا ہے اور اس عمد میں ہونے والے مظالم 'برائیوں اور بدعنوانیوں کو ایک ایک کر کے سامنے لاتا ہے تاکہ وہ اپنے عمد اور دور حکومت کو ماضی کے مقابلہ میں بہتر اور خوش آئند ابت کر سکے۔ دربار کے مورخ اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ پرانے دور کو انتشار اور پراگندگی کا دور البت کریں۔ اس ذائیت کے تحت عباسی دور میں امیہ خاندان کی ہرائیاں اجاگر کی گئیں اور ان کے حکمرانوں کو ناایل ابت کیا گیا۔ ہندوستان میں مغلول نے سوری دور حکومت کو بالکل نظر انداز کر دیا اور ان کے عمد کی اچھائیوں کو نشلیم نمیں کیا۔ جب سامنے انگریز ہندوستان میں آئے تو انہوں نے مغل تمذیب کو زوال پذیر قرار دے کر ہندوستانیوں کے سامنے انگریز حکومت کی نعتوں اور برکوں کو چیش کیا۔

یہ رویہ صرف محمران خاندانوں کا ہی نہیں ہو تا بلکہ انفرادی حکمران بھی سابق حکمران کے بارے میں یہ تاثر دیتے ہیں کہ اس نے رعیت کی فلاح و ببود کے لئے کچھ نہیں کیا اور انہوں نے حکومت پر تبعنہ کرکے عوام کو مظالم سے نجات دلائی ہے۔ اس لئے ہم عصر مورخوں کے باس خصومیت سے یہ نقطہ نظریایا جا تا ہے جو ہر نئے آنیوالے حکمران کو پہلے والے سے بمتر بابت کرتے ہیں۔

سیای انتلاب کی آریخ میں بھی یہ نقطہ نظر کار فرا ہو آئے کہ انتلاب سے پہلے کی آریخ کو آریک یا جمالت کا دور کما جا آئے آگہ اس نقائل کے ذریعہ انتلاب کی خوبیاں اجاگر ہو ماضی اور حال کے اسی تصادم میں تحمران طبقوں کے مفاوات سامنے آتے ہیں جو اپنے مقاصد کے تحت ماضی کو مسلخ کرکے چیں کرتے ہیں کو تکہ انہوں نے جن ناجائز چھکنڈوں اور ساز شوں کے ذریعہ اقتدار پر قبضہ کیا ہو آ ہے اس کا جواز وہ ماضی کی برائیوں میں الماش کرتے ہیں اور عوام میں اپنی حکومت کو اس طرح سے جائز قرار دیتے ہیں کہ ان کی حکومت ماضی کی فرایوں کے نتیجہ میں قائم ہوئی ہے۔

ایک دو سری صورت بھی ہوتی ہے کہ اگر ہاضی کا دور حکومت 'طال سے بھر ہو اور سیاس تبدیلی کے بتیجہ میں جو حکومت بر سرافتدار آئی ہو وہ لوگوں کی جمایت طاصل کرنے کی غرض سے ہاضی کو منح کرکے چیش کرتی ہے اور حقائق کو چھپا کر کوشش کرتی ہے کہ لوگوں میں ہاضی کے بارے میں اجھے آبڑات قائم نہ ہوں' کیونکہ دو سری صورت میں لوگ ہاضی و طال کا مقابلہ کرکے طال کی تبدیلیوں سے مایوس ہو جاتے ہیں۔

لیکن ساجی و سای انقلاب جن کا مقعد عوام کی بھائی ہوتا ہے وہ حال کی تصویر یکسربدل دیتے ہیں'کیونکہ اس انقلاب کے تیجہ میں جو عوامی اصلاحات ہوتی ہیں اس کے مقابلہ میں ماضی ان کے لئے ساہ دورکی حیثیت افتیار کرلیتا ہے۔

ماضی بھر ہو یا خراب و ونوں صورتوں میں وہ حال کے لئے ایک چینج ہو آ ہے اور حال اس بات کی کوشش کر آ ہے کہ وہ ماضی کے شانجوں سے خود کو آزاد کرائے اور ماضی کو اس کی صحیح شکل میں پیش نہ کرے کو نکہ اگر حال لوگوں کی مصیبتوں وکھوں اور مسلوں کا حل تلاش کرنے میں ناکام ہو جا آ ہے تو لوگ اس سے شک آکر ماضی کی شان و شوکت اور بحول حلیوں میں گم ہو جانا چاہے ہیں۔ اس تصادم میں حال کی بقا اس میں ہے کہ بدلتے ہوئے حالات و وقت کے ساتھ معاشرہ کی ترقی میں حصہ لے۔

اضی اور حال کے تصاوم کے سلسلہ میں کونگ وڈ نے فکر انگیز بات کی ہے کہ وہ اضی پردہ ہو تا ہے کہ بو حال کے مطابق نہ ہو' اور ایک ایسے ماضی کو تاریخ میں بیان کرنا فضول اور بیار ہو تا ہے' لیکن ماضی کے وہ واقعات کہ جو حال کے عمل کو سجھنے میں مدد دیں تو اس صورت میں ماضی زندہ ہو کر حال کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ جسے سیزر ختم ہو گیا' مگر جن حالات نے سیزر کم ہو گیا' مگر جن حالات نے سیزر کم ابھارا تھا' جو عمل اس سے سرزد ہوا تھا اس کی شکل مسولینی کی صورت میں دوبارہ ظاہر ہو گئے۔ اور بید اسباب' وجوہات اور تاریخی عمل ہردور میں رہیں ہے۔ ایسی نوزا کے خیالات آئ ہمی مردہ نہیں وہ زندہ بیں کیونکہ ان کی بنیاد پر آج بھی خور و فکر ہو رہا ہے۔ اس لئے وہ ماضی جو کہ حال کے تقاضوں کے مطابق ہو وہ زندہ رہتا ہے اور تاریخ اسے حال میں شامل کر دیتی ہے۔

مورخ كا كام يه ب كه وه اس ماضى كو تاريخ مين اس طرح بيان كرے كه وه زمانه حال ك موالت كا بوالم يان حال ك موالات كا بوال دے مطل اللہ على الله على كا بو مريان حال كا اللہ على كا بوكريان حال كا بوكريان كا

## کارل وٺ فوگل اور مشرقی مطلق العنانیت

کارل وت فوگل تقریا 1887ء میں جرمنی میں پیدا ہوا۔ مئی 1988ء کو نیویا رک میں اس کی وفات ہوئی، 1930ء کی دہائی میں جرمنی کے سامی طالت کی وجہ سے یہ امریکہ میں ہجرت کر آیا، جہاں اس نے درس و تدریس کا پیشہ افقیار کیا اور کولمبیا یوندر ٹی میں مشرقی علوم کے شعبہ کے ڈائریکٹر کی حیثیت سے کام کیا، یہ خصوصیت سے چین کی آریخ کا استاد تھا، اور ہم عصر سیاست پر مہری نظر رکھتا تھا۔ وت فوگل خود کو مار کسٹ کہتا تھا، لیکن سوویٹ یونین کے دروست مخالفین میں سے تھا۔ وت فوگل کی مشہور کتاب "مشرقی مطلق العتانیت" ذروست مخالفین میں سے تھا۔ وت فوگل کی مشہور کتاب "مشرقی مطلق العتانیت" کرتے ہوئے اسے ذریعہ اس نے دوس پر مملہ کرتے ہوئے اسے ایشیائی طرز کی مطلق العتان حکومت قرار دیا۔ اس نے مشرقی ممالک کے کرتے ہوئے اسے ایشیائی طرز کی مطلق العتان حکومت قرار دیا۔ اس نے مشرقی ممالک کے بارے میں جو نظریات پیش کئے ہیں اس کی وجہ سے اس کی کتاب بحث و مباحث کا مرکز بن گئی ارت خواب دیا۔

وف فوکل کے نظریہ کے مطابق مشرقی ممالک میں مطلق العنائیت کی وجہ یہ تھی کہ عکومتیں ذرائع آب پائی اور زراعت پر عمل طور پر تبلط رکھتی تھیں۔ مارکس نے بھی اس بات کی نشان وہی کی ہے کہ ذرائع آب پائی پر قبنہ کی وجہ ہے کس طرح ہے مشرقی حکومتوں کو معاشرہ پر تبلط کا موقع ملا۔ لیکن وٹ فوکل نے مارکس ہے جٹ کر مشرقی مطلق العنائیت کی جائیں آب رساں معاشرے میں طاش کی ہیں۔ ایسے معاشرہ میں نوکر شاہی اور انظامیہ پانی کے ذرائع پر قابض ہو کر اپنی مرضی کے مطابق اس کا استعمال کرتی تھیں۔ ایسے ملکوں میں کہ جمال پانی کی مقدار بہت ہو وہاں حکومت پانی اور اس کے ذرائع پر کنرول نہیں کرتی، مگران مکوں میں کہ جمال پانی کی مقدار بہت ہو وہاں جانی کی تقسیم کی ذمہ داری حکومت سنجمال لیتی تھی، اس کے ذرائع پر کنرول نہیں کرتی، مگران مکوں میں کہ جمال بانی کی تقسیم کی ذمہ داری حکومت سنجمال لیتی تھی، اس کے ایک ایسے علاقوں میں آب رساں معاشرہ کی تقلیل ہوتی تھی اور معاشرہ کی بقا کا سوال اس پر اتھا کہ پانی کی تقسیم کی قدمہ داری طرح ہے ہو۔

کو تکہ ان معاشروں میں زراعت کا دارد مدار پانی پر ہو آ تھا اس لئے ضرورت کے مطابق پانی میسر آنے سے زراعت و فسلوں کی کاشت یا تو بہتر ہوتی تھی یا جاہ ہو جاتی تھی۔ ان حالات میں حکومتون کے لئے ضروری ہو آ تھا کہ زراعتی پیداوار سے پہلے اس پر توجہ دیں کہ زراعت کے لئے پانی دافر مقدار میں ہو' اور آب پاشی کے ان ذرائع کو فردغ دیں اور انہیں قائم کریں کہ جن کی دجہ سے کاشت کاری ہو سکے۔

آب رسانی کے طریقوں کو قائم کرنے اور انہیں چلانے کے لئے انظامیہ کی ضرورت ہوتی ہی ۔
تقی کہ جو وسیع افتیارات رکھتی ہو' اس لئے زراعت سے پہلے نوکر شاہی پیدا ہوتی تھی۔
صرف کی نہیں بلکہ سلاب پر قابو پانے' قط سے بچاؤ کے انظامات کرنے' اور خٹک سالی ک نمانے میں پانی کو محفوظ کرنے کے لئے بھی انظامیہ کی ضرورت ہوتی تھی۔ اس طرح یہ انظامیہ مقالی سطح پر بھی ہوتی تھی اور مرکزی سطح پر بھی۔ مرکزی انظامیہ کے وسیع افتیارات آب رسال معاشرہ کی ضرورت کے تحت پیدا ہوتے تھے آکہ وہ اس نظام کو قائم رکھ سے۔ اس لئے انظامیہ کی بنیاد اس پر بوتی تھی کہ وہ گلمداشت کرے' دیکھ بھال کرے' اور کام کو موثر طریقے سے چلائے۔ وہ صاحب جا کداد نہیں ہوتی تھی۔ فوجی انظامیہ کی کامیابی کا دارو مدار محض اس بات پر ہوتا تھا کہ نظام کو کس طرح بر قرار رکھ اور کس طرح عوام کو ضرورت کے مطابق غذا بات پر ہوتا تھا کہ نظام کو کس طرح بر قرار رکھ اور کس طرح عوام کو ضرورت کے مطابق غذا بات پر ہوتا تھا کہ نظام کو کس طرح بر زمان معاشرہ میں انتائی طاقت ور اور وسیع افتیارات عاصل کر لیتی تھی' اور معاشرہ میں نمام عناصر کو ختم کر دیتی تھی جو کہ تبدیلی لانے والے ماصل کر لیتی تھی' اور معاشرہ میں نمام عناصر کو ختم کر دیتی تھی جو کہ تبدیلی لانے والے ہوتے تھے۔ اس لئے اس معاشرہ میں نمام وار سکوت ہوتا تھا اور تبدیلی کے تمام راستے بند ہو عاصے۔

آب رسال معاشرہ میں حکومت کیوں مطلق العنان بنتی تھی اس کی وجوہات کیا تھیں؟ اس کا جواب دیتے ہوئے وٹ فوگل کہتا ہے کہ۔

ریات پیداوار کے اہم ذرائع پر قابض ہو جاتی تھی جن میں آب رسائی کے ذرائع شامل سے۔ اس طرح ریاست اس فرد یا جماعت جس کا تعلق زراعت سے ہو' کے ظاف اقدامات اس طرح سے کرتی کہ ان کا پانی بند کر دیتی تھی جو ان کی فعملوں کو جاہ کر دیتا تھا اور وہ یا تو حکومت سے سمجموعہ کرکے اس کے وفادار ہو جاتے تھے یا ان کی طاقت ٹوٹ جاتی تھی اور وہ ناکارہ و کرور ہو کر فتم ہو جاتے تھے۔ اس طرح ریاست کی مرضی کے بغیر پیداوار ناممکن ہو جاتی تھے۔

اس نظام کے تحت منظم اور تربیت یافتہ مخبری کا نظام پیدا ہو آ تھا جس کے ذریعہ آبادی پر

اور ان کی سرگرمیوں پر نظر رکھی جاتی تھی۔ اس کے ساتھ می یہ ذرائع آمدورفت 'ڈاک کا ' انتظام' شاہراہیں' اور پانی کے راستوں پر تبغنہ رکھتی تھی جہاں جگہ جگہ چنگی تاکہ پر تاجروں کو نیکس اواکرنے ہوتے تھے۔

۔ ریاست ایک تربیت یافتہ مسلح فوج رکھتی تھی جو مرکز کے ماتحت ہوتی تھی' جب کہ موام کو ہتھیار رکھنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔

ریاست فیکوں اور بگار کے زریعہ آب پاٹی کے انظام کو قائم رکھتی تھی اور سرکاری عارض تھیرکراتی تھی۔ فیکوں اور بگار کا بوجھ غریب عوام پر ہو آ تھا' اور انظامیہ جب چاہتی تم فیکوں کو بدھادتی تھی۔

ریاست سے علیحدہ کوئی مضبوط معاثی ادارے نہ پیدا ہو سکتے تنے اور نہ ترتی کر سکتے تئے۔
آزاد تجارت پر پابندیاں ہوتی تھیں' صنعت و حرفت پر ریاست کا تسلط ہوتا تھا۔ آج اور
صاحب جائداد ریاست کے دفادار اور آباع ہوتے تنے کیونکہ انہیں جمانوں اور جائداد کی ضبطی
کا خوف رہتا تھا۔ اس لئے وہ اپنی دولت چھپا کر رکھتے تنے اور اسے ظاہر نہیں کرتے تھے۔ اس
دجہ سے اس معاشرہ میں ایسا کوئی دولت مند طبقہ دجود میں نہیں آیا کہ جو ریاست کی طاقت کو
چینج کر سکے یا اس کا توازن بگاڑ سکے یا ایسا معاشرہ سے بیدا کر سکے کہ جو آب رسال معاشرہ سے
جدا ہو۔

ریاست ای مطلق العنانیت کی حمایت ندب سے حاصل کرتی تھی اور خود کو الونی مظرر قرار دے کر اپنی ذات کے براہ راست خدا سے طا دیتی تھی اس کئے اس کی ذات سے بعاوت کرتا خدا اور ند بہب سے بعاوت ہو جاتی تھی۔ اس طرح وہ ایسے تمام فرقوں اور مسلکوں کو دیا دیتی تھی کہ جو مقبول عام ہوتے تھے کیونکہ اس سے ریاست کو اور اس کے اس ند بب کو خطرہ ہوتا تھا، جس کی وہ مربر سی کرتی تھی۔

مطلق العنان حکومتوں میں لوگوں کی فلاح و بہود اور رفاہ عامہ کے لئے پکھے نہیں کیا جاتا تما' بلکہ ریاست لوگوں کی آمدن سے زائد مقداران سے لے کر ہضم کرلیتی متی۔

ریاست اپنے اداروں کے ذربعہ تقدد و تختی کے ساتھ روش خیالی آزادی اور تقیدی نظریات و خیالت کو کیل دیتی تقیدی نظریات و خیالت کو کیل دیتی تھی۔ ہر محفوظ ہونے عمدے اور دولت کے باوجود غیر محفوظ ہونے کا احساس ہوتا تھا اس میں کسی بھی جماعت اور گروہ کو آزادانہ اور خود مخارانہ کام کرنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی تاکہ حکومت کی طاقت کسی بھی طرح محدود نہ ہونے پائے۔ اس قسم کی تھی اس قسم کی تھی اس قسم کی تھی اس قسم کی تھی مطلق العمانیت ایک ایسے معاشرے میں پیدا ہوئی کہ جمال اس قسم کی تھی

جائداد محی کہ جس پر نگان و مالیہ ادا کیا جائے' اس میں معافی دولت سے تو فائدہ اٹھایا جا آ تھا'
گر اس کے ذریعہ سای طاقت حاصل نہیں کی جا سکتی تھی۔ اس میں طاقت کا مرکز سکومتی
ادارے ہوتے سے ادر یہ سکران طبقے اس لئے ہوتے تھے کہ حکومت کو ان کی ضرورت ہوتی
تھی' لیکن اس کے علاوہ وہ کمی تم کے ساجی و معافی افقیارات کو استعال نہیں کر سکتے تھے۔
وٹ فوگل اس بات کی نشان دہی کر آ ہے کہ آب رسانی کے معاشروں میں جس میں
مطلق العنانیت ہوتی تھی اس سے وہ معاشرے بھی متاثر ہوئے کہ جو آب رسان معاشرے
نہیں تھے۔ یہ نظام اس لئے بھیلا کر اس کے ذریعہ حکران کو بے انتا افقیارات مل جاتے تھے۔
نس تھے۔ یہ نظام اس لئے بھیلا کر اس کے ذریعہ حکران کو بے انتا افقیارات میں جاتی شام'
آب رسان معاشروں میں جن ملکوں کو شامل کیا جا سکتا ہے ان میں قدیم معر' عواق' شام'
دوم' باز نظین سلطنت' عرب خلافت' اسلامی ہیائیہ' حثانی سلطنت' ہندوستان' چین' اور جنوبی

وٹ فوکل کے ان نظریات پر کافی اعتراضات کے گئے ، خصوصیت سے مشرقی ، طلق العنانیت کی اصطلاح پر کافی ہے دے ہوئی ، اور کما گیا کہ یہ اصطلاح مغربی ذہن کی پیداوار ہے ، بوکہ مشرق اور مغرب کو علیحدہ خانوں میں باننے رکھتے ہیں اور یہ کہ مطلق العنانیت صرف مشرق ہی میں پیدا ہو عتی ہے مغرب میں شمیں۔ ما فسکو نے بھی مشرقی ملکوں میں طرز حکومت کا ذکر کرتے ہوئے مشرقی مطلق العنانیت کو خوب اچھالا ہے اس لئے دے فوگل کے بال بھی اس کی بنیاد سائنی دلاکل پر نہیں بلکہ مغربی تعصب پر ہے۔

مثلاً جب یہ کما جاتا ہے کہ مطلق العنان بادشاہ کی ذات میں تمام افتیارات سمو دیے جاتے سے اور دو سرے تمام اداروں کے افتیارات سلب کر لئے جاتے سے تو یہ دلیل مبالغہ آمیزی پر مبنی نظر آتی ہے کیونکہ ہر معاشرہ میں طاقت کا استعال کسی نہ کسی مرحلہ پر جاکر محدود ہو جاتا ہے اور ایسے ادارے ہوتے ہیں جو اسے چینج کرتے ہیں۔ چنانچہ مشرقی مطلق العنانیت کا تصور اس لئے پیدا کیا گیا گاکہ مشرق کو مغرب کے مقابلہ میں ایک علیحدہ خصوصیت دی جائے اور یہ ثابت کیا جائے کہ مشرق ہر طرح سے مغرب سے علیحدہ ہے۔

پال ہرسٹ نے اس پر اعتراض کرتے ہوئے کما کہ دف فوگل استدلال پیش کرتے ہوئے ہربات کو فرض کرتا ہے کہ ایبا ہوا ہو گا۔ وہ کی بات کو ثابت نمیں کرتا ہے بلکہ فرض کرلیتا ہے کہ آب رسانی کے ذرائع ایک نظام کی تشکیل کرتے ہیں اور پھرایک انظامیہ کے ذریعہ اس نظام کو چلایا جاتا ہے۔

لیج نے اس پر اعتراض کرتے ہوئے کما کہ سری لٹکا کا معاشرہ آب رسال معاشرہ تھا'لیکن

آریخ ہے کس یہ ثابت نمیں ہو آ کہ سنمالا کی قدیم رواست مطلق العمان تھی۔ اس نے یہ ثابت کیا ہے کہ سری نگا میں آب رسائی کے ذرائع کی دجہ ہے کبی کوئی روائی نظام پردا نمیں ہوا' بلکہ یہ روائی نظام ارتفائی فوز پر آگی بڑار چار سوسال کی دت میں پورا ہوا۔ سری لگا میں آکرچہ محلات و مندروں کی تعمیر ہوئی اور اس میں سرایہ اور لوگوں کی محنت شامل تھی لیکن کمیں یہ ثابت نمیں ہو آ کہ محنت پر نوکر شای کا تبلا تھا۔ ان تھیری کاموں' ان کی ممارت اور فی خوروں سے یہ ثابت ہو آ ہے کہ یہ لوگ بدھ خافتاہ سے تعلق رکھتے تھے اور محومت کے ملازم نمیں سے۔

یے نے سری لکا میں کینڈی محومت کی مثال دیتے ہوئے کما کہ وہاں جا کیردارانہ نظام تھا کہ جس میں محومت نے زمینیں جا گیرداروں کو دیدی تھیں۔ بادشاہ آگرچہ مطلق العمان تھا اور معاشرہ آب رسانی کے ذرائع پر قائم تھا' لیکن ذراعتی نوکر شاہی کا وجود نہ تھا' اور نہ لوگ آب رساں نظام کے ماتحت تھے۔

ایر ہارڈ نے چین کی مثال دیتے ہوئے کما کہ قرون وسطیٰ میں چین میں آب پائی کا نظام انہا ہارڈ نے چین کی مثال دیتے ہوئے کما کہ قرون وسطیٰ میں چین میں آب رسانی انہائی ناقص تھا اور حکومت میں کوئی ایسا وزیر نسیں تھا کہ جس کے ذمہ یہ کام ہو۔ آب رسانی کا زیادہ ترکام مقامی طور پر ہوائکہ جمال جمال اس کی ضرورت تھی۔ پانی کی تقسیم کا کام چین میں حکومت نمیں بلکہ گاؤں کے سربر آوردہ لوگ کیا کرتے تھے۔

وٹ فوکل نے ہندوستان کے بارے میں جو مثالیں دی ہیں' اس پر بھی عرفان صبیب اور دوسرے لوگوں نے اس کا جواب دیا ہے۔

#### نو آبادیاتی نظام سیاست اور کاہل اقوام کا تصور

جب ہوری اقوام نے نو آباریاتی نظام کی بنیاد والی اور ایشیا افریقت امریکہ اسریکیا اور بندی کیند میں اپنے اقتدار کو متحکم کیا تو انہیں اپنے سیاسی اقتدار اور ساجی و معاشی پرتری کے اضافی جواز کی طاش ہوئی کہ جس کی بنیاد پر وہ نو آباریات اور ان کے باشدوں کے استحسال کو جائز قرار دے سیس۔ اس سلطے میں انہوں نے مشست اور کابل مقامی باشندے "کا نظریہ پیش کیا۔ جس کے تحت اس خیال کو عام کیا کہ نو آباریات کے مقامی باشندے بنیادی طور پرسست اور کابل میں۔ انہیں کام کرنے سے کوئی شغف نہیں ہے۔ بے کار رہ کر وقت گزارتا ان کا مختلہ ہے۔ اس لئے ایسے لوگ جو کام سے جی چراتے ہوں 'جن میں کام کرنے کی صلاحیت اور گئن نہ ہو 'ایسے لوگ جو کام سے جی چراتے ہوں 'جن میں کام کرنے کی صلاحیت اور گئن نہ ہو 'ایسے لوگ ہوں میں نہ تو حکومت کرنے کی صلاحیت ہوتی ہے اور نہ بی یہ لوگ تمذیب و تمدن اور کابر میں کیے اصافہ کرتے ہیں۔ اس مغروضہ کی بنیاد پر یور پی اقوام نبلی طور پر ان سے برتر اور با صلاحیت قرار پاکیں۔ ترتی یافتہ 'مندب' اور متدن اقوام کی حیثیت سے ان کی یہ ذمہ داری محسب اور کابل مقامی باشندوں پر حکومت کریں۔ ان کے ملکوں کے ذرائع کو استعمال کرنے کا جواز مل کیا کہ وہ بختی کے ساتھ انجیس اپنے وائر ایسی اپنے وائر میں کھوں انہ میں کھوں کا جواز مل کیا کہ وہ تحق کے ساتھ انجیس اپنے وائر میں کھوں کو مقامی باشدوں کا استحمال کرنے کا جواز مل کیا کہ وہ تحق کے ساتھ انجیس اپنے وائر میں کھوں

جب کی قوم کے بارے میں یہ کما جاتا ہے کہ وکاست اور کابل ہے تو اس سے یہ مراولی جاتی ہے کہ اے کام سے محبت نہیں' کام کرنے کی خواہش نہیں اور کام کرنے کے دوران اس میں توانائی' جوش اور لگن نہیں ہوتی۔

یمال یہ سوال پیدا ہو آ ہے کہ کیا کوئی پوری قوم فطری طور سست و کابل ہو تی ہے یا چند طبقے۔؟ اور جو طبقے سستی اور کابل کا شکار ہوتے ہیں ان کی وجوہات کیا ہوتی ہیں۔ کیا یہ بھی فطری طور پرسست پیدا ہوئے ہیں یا سابی و معاشرتی فظام انہیں ایسا بنا دیتا ہے؟ فاہرہے کوئی قوم یا قوم کے ساتی و معاشرتی طبقے پیدائش طور پرست و کائل نہیں ہوت۔ بلکہ طافت اور معاشرہ کا نظام 'اس کے کردار' عادات و فضائل' اور عمل کی تھکیل کرتے ہیں۔ جا گیردارانہ معاشرہ میں جماس تمام قوت و طاقت ایک طبقہ میں جمع ہو جاتی ہے 'اور دو مرے لوگوں کو محض اس قدر ملا ہے کہ بھٹل اپنی زندگی گزار سکیں' قو اس صورت میں محض روزی کے جھول کے لئے ان کی تمام قوانائی صرف ہو جاتی ہے جو ان کی صلاحتوں کو ختم کرکے رکھ دیتی ہے۔ اس صورت میں اے کام ہے بھی کوئی دلچی نمیں رہتی' ہی صورت طال فیکٹریوں اور ملول میں کام کرنے والے مزدوروں کی ہوتی ہے۔ وہ جن اشیاء کو پیدا کرتا ہے وہ خود ان کو اپنے استعمال عمل نمیں لا سکن' اس صورت میں اس کے اور کام کے درمیان کوئی قربی رشتہ پیدا نمیں ہوتا اور کام کے درمیان کوئی قربی رشتہ پیدا نمیں ہوتا اور وہ محض ایک مشین بن جاتا ہے جو کام کرنے کے لئے کام ہے اس کی دلچی ختم ہو جاتی ہے اور وہ محض ایک مشین بن جاتا ہے جو کام کرنے کے لئے حرک کرتی گئے ہے۔

الا آس نے کابل مقامی باشندے کا مفروضہ میں ایک مجکد لکھا ہے۔

"آدی فطری طور پر ست اور کابل نمیں ہو آ' جب وہ اپنی بنیادی ضرور تیں میا کر لیتا ہے اس کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ فالتو اشیاء بھی حاصل کرے' اور تحفظ کی حالت جس ان سے لفف اندوز ہو۔ لیکن اگر ظلم کی مضوط گرفت اس سے اس کی کمائی چین لے اور اس کو اس کے برلہ جس کچھ بھی نہ دے تو پھر وہ ست اور کابل ہو جا آ ہے۔ وہ صرف اپنی آن کی ضروریات حاصل کر آ ہے۔ یہ بے حی تسلوں جس جاکر دائی ہو جاتی ہے بیال تک کہ یہ ان کی عادت بن جاتی ہے۔"

ہر اس معاشرہ میں جہاں جسمانی محنت کرنے والے کو حقارت سے ویکھا جاتا ہو' وہاں
کسان' وست کار' کاریگر' اور ہنرمند کا ساجی مرتبہ کچلی سطح پر متعین ہو جاتا ہے۔ اور اسے ذات
اور موروثی طور پر چینوں میں تقییم کر دیا جاتا ہے جو ایک نسل سے دوسری نسل میں خفل ہوتا
رہتا ہے۔ اس کے بعد سے ان ذاتوں اور چینوں والوں کے لئے ترتی کے تمام راستے بند ہو
جاتے ہیں اور وہ اپنی صلاحیتوں کے باوجود ساجی حصار سے باہر نہیں نکل سے۔ اس لئے اگر
معاشرہ افراد کو ان کی صلاحیت کے مطابق با مقصد اور مغید کام نہیں دے گا' تو پھراس کے ہاں
معاشرہ افراد کو ان کی صلاحیت کے مطابق با مقصد اور مغید کام نہیں دے گا' تو پھراس کے ہاں
ہوتی' بلکہ یہ پسماندگی اور انتشار کا نتیجہ ہوتی ہے۔"

یور پی اقوام نے جب ایشیا کے مکوں کو نو آبادیات بنایا تو یمال کا معاشرہ جا گیردار معاشرہ تھا۔ اس معاشرہ میں حکومت اور افتدار کے مالک طبقے اپنی خدمت اور ذاتی کامول کے لئے التعداد طازم اور فدمت گار رکھا کرتے تھے۔ ان جن سے ہرایک کے ذمہ صرف ایک مخصوص کام ہوا کرتا تھا۔ ہتھ سے کام کرتا وزن اٹھاتا یا محنت کرتا جاگیردار طبقے کے لئے معیوب ہوا کرتا تھا۔ اس لئے آگر ہورہی اقوام نے اس طبقہ کے بارے جس یہ تاثر قائم کیا کہ بیست و کلل ' بختے اور کام چور سے تو یماں تک تو درست تھا' لیکن یہ تاثر پورے معاشرے' اور دوسرے طبقے جن جن کسان' کاشت کار' ہمرمند' دست کار' کاریکر اور مزدور سے انہیں اپنی روزی کے حصول کے لئے خت محنت و مزدوری کرنی پڑتی تھی' اور یہ انبی اور کام کرنے والے طبقوں کی محنت کا تیجہ تھا کہ انہوں مزدوری کرنی پڑتی تھی' اور یہ انبی جن کی یاد گاریں مظیم عمار تیں' خوبصورت اشیاء' اور تاور و مناحیت کو نابی دست کاری کے نمونے ہیں جو دنیا کے جائب گھروں جس محفوظ ان کی محنت و صلاحیت کو نابیر دست کاری کے نمونے ہیں جو دنیا کے جائب گھروں جس محفوظ ان کی محنت و صلاحیت کو نابیر کررہے ہیں۔

الا آس نے غیائن طایا اور اعرفی شیا میں اسین برطانیہ اور بالینڈ کے نو آبادیا تی نظام پر تبعرہ کرتے ہوئے اس مفروضہ کا آریکی اور عرانی نظا نظرے جائزہ لیا ہے۔ اس کا کرنا ہے کہ چو کلہ نو آبادیات کے لوگ کالو نیس کیٹل ازم (نو آبادیاتی سرمایہ داری) کے پیداداری نظام میں ان کا آلہ کار نمیں ہے اس لئے انہوں نے مقامی باشدوں کوسست اور کابل کما۔ ان کے نزدیک مختی کا مطلب یہ تھا کہ انسان عظمت سے کر کر مجل سطح پر نو آبادیاتی سرمایہ داری کے لئے کام کرے اور اس کی پیدادار میں اضافہ کرے۔ جب اس نے اس سے انکار کیا تو اس جرم شجہ میں اے سے اور کابل کما گیا۔

اس لئے ستی اور کابلی کا تصور ایک اضافی تصور ہے جو یورپی اقوام نے اپ نقط نظر ہے چی گیا۔ مثل ہندوستان میں اگریزوں نے ہر خطہ کے لوگوں کو اپ مخصوص نقط نظرے دیکھا۔ جن اقوام نے ان کی مزاحمت کی وہ شورش پند اور باغی کملائے۔ جنہوں نے ان کی پیدلوار میں اضافہ سے انکار کیا وہ نشہ باز اور کام چور محمرے اور جنہوں نے ان کے اقدار کو جلیم کرلیا وہ برول اور زم مزاج قرار پائے۔

اس کی کی مثلیں ہیں کہ جب مقامی باشدوں نے یورپی اقوام کے لئے کام نیں کیا تو انہوں نے ان کی مثلیں ہیں کہ جب افریقہ انہوں نے ان کی جگہ دو سری قوموں کے لوگوں کو بحیثیت قلی اور مزددر کے بلایا۔ جیسے افریقہ کے مطوب الدر جزائر غرب المند میں ہندوستان سے مزدوروں کو لے جایا گیا اور وہاں ان سے نچلے درجہ کے کام کرائے گئے۔ وہ یہ کام کرنے پر اس لئے مجبور ہوئے کہ ان کی کوئی جزیں ان ملوں میں نمیں تھی اس لئے ان کی جاء اس میں تھی کہ دہ ہر حم کا کام محنت سے کریں۔

امریکہ میں ابتداء میں بورپ کے آباد کاروں نے اس بات کی کوشش کی گہ وہ ریڈ انڈین سے اپنے کھیوں اور کانوں میں کام کرائی لیکن جب انہوں نے مزاحت کی تو اس کے متجہ میں بری تعداد میں افریقہ سے غلاموں کو لایا گیا اور ان سے تشدد کے ذریعہ کام کرایا گیا۔ کیونکہ انہیں بحثیت غلام کے کام میں کوئی دلچی نہیں تھی۔

الما میں جمال کسان کمیتوں میں کام کرتا تھا اور خاتی وقت میں وہ دو مرے کامول میں ممروف رہتا تھا اس نے بھی نو آبادیاتی نظام میں ان کی فیکٹریوں اور کانوں میں کام کرنے ہے انکار کر دیا۔ اس وجہ ہے بیان کی نظروں میں سست محمرے اور ان کے بجائے ہندو ستان ہے مزدوروں کو بلایا گیا۔ نو آبادتی نظام کی ایک خصوصیت بیر رہی کہ اقدار پر قابض ہونے کے بعد انہوں نے تمام اعلیٰ اختیارات خود سنجال لئے اور مقامی لوگوں کو محمل آلہ کار کے طور پر استعال کیا۔ اس لئے جب ایک قوم کے تمام افتیارات مجمین لئے جائیں تواس کی ذہنی اور اخلیقی صلاحیتیں خود بخود کم ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ انہوں نے اپنے اقدار کو مختم رکھنے کی خاطر تشدد ہے کام لیا۔ ہر شم کی مزاحمت کو سختی ہے کچل دیا اور ذرا ہے شب پر لوگوں کو اذبیتی دیں۔ اس لئے ایسے ماحول میں مقای لوگ ڈرے اور سے ہوئے رہے اور اپنی صلاحیتوں کو پوری طرح بردئے کار نہیں لا سکے۔

ورحقیقت نوآبادیاتی نظام میرست اور کابل طبقہ ان پورپیوں کا تھا جو ان ملکوں میں بحثیت حکران کے آئے تھے۔ اپی ساجی اور سابی حیثیت سے فاکدہ اٹھاتے ہوئے ان پورپی کا تھا نہ وائی ہوئے سے جو ان کی ہم خاندانوں نے اپنی ذاتی آسائش اور آرام کی خاطر لا تعداد ملازم رکھے ہوئے تھے جو ان کی ہم ضرورت کو پورا کرتے تھے۔ ان کی خواہش یہ ہوتی تھی کہ دو سرے ان کا کام کریں اور اگر وہ اس سے انکار کرتے تو یہ اس ستی اور کابل سے تعییر کرتے تھے۔ مثلاً ہندوستان میں ایک یورپی خاندان کی خدمت کا لیے کہ کے کم حکم 57 ملازم اور خدمت گار ہوا کرتے تھے جن میں خانسان بورچی درزی بیرا مالی تھی کوچ مین بہھی مقہ بردار ، چوکیدار اور بعثلی ہوا کرتے تھے۔ ایک معمولی فوج کا کپتان جب کی مهم پر جاتا تھا تو اس کے ساتھ سائیس کائب سائیں ، خام ، وحوبی ، اور 15 تھی سائل ان اٹھانے کے لئے ہوتے تھے۔

ب ر رب ریست و اور کابل مقای باشندے کا مفروضہ محض نو آبادیات کے استحصال کے لئے اس کے کے استحصال کے لئے پیدا کیا گیا۔ ورند ان نو آبادیات سے جو دولت لوث محسوث کے ذریعہ بورپ جاتی رہی وہ یمال کے مقامی باشندوں کی محنت و مشقت کا بتیجہ ہی ہوا کرتی تھی۔

### محر حبیب تاریخ کے نظریات

پردفیر محمد حبیب علی گڑھ بینورٹی میں تاریخ کے پروفیررہ اور انہوں نے ہندوستان کی عمد وسطی کی تاریخ پر تحقیق کام کیا۔ ان کا حمد ہندوستان کی ساست کا اہم زمانہ ہے۔ جب کہ ایک طرف ہندو اپنی انتها پندی کا مظاہرہ کر رہے تھے تو دو سری طرف مسلمان فہ ہی بنیاد پری کا شکار تھے۔ قدا ان دو ربحانات کی وجہ سے ہندوستان کی آزادی کی جنگ جو اگریزوں سے لای جا رہی خی وہ کرور ہو ربی تھی اور ہندو مسلم فہ ہی تعقبات ہندوستان کی متحدہ قومیت کی بنیادوں کو قوڑ رہے تھے۔ ان حالات میں پروفیر حبیب نے جب ہندوستان کی تاریخ پر تحقیق کی بنیادوں کو قوڑ رہے تھے۔ ان حالات میں پروفیر حبیب نے جب ہندوستان کی تاریخ پر تحقیق کی تو ان کا بنیادی نقط نظریہ تھا کہ ہندوستان کی تاریخ کو قوی اور سیکولر نقط نظر سے چیش کیا جائے اور تاریخ کے ذریعہ جو غہ ہی تحقبات اور خل نظری پیدا ہو گئی ہے اسے دور کیا جائے اگر ہندوستان کے مختلف فرقوں میں ہم آہنگی ہو اور وہ متحد ہو کر قوی آزادی کے لئے جدوجمد کر سیس۔

آرخ نولی میں پروفیسر حبیب کی ہدردیاں ہندوستان کے کیلے اور مظلوم عوام کے ساتھ تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ اس عمد کی ثقافتی آریخ کو بھی اہمیت دیتے تھے۔ انہوں نے ہندوستان کی آریخ کی بارے میں جن خیالات کو چیش کیا' اور آریخ کی تعبیر جس اندازے کی' اس نے عمد وسطی کی آریخ کو سمجھنے کے لئے ایک نیا زاویہ دیا۔

ہندوستان میں اسلام ابتداء میں عربوں کے ذریعہ آیا گر اسلام کی طاقت و شکل ترکوں کے ذریعہ آئی جنبوں نے بہت تھوڑے عرصہ میں ہندوستان میں فتوحات کے ذریعہ اپنی حکومت قائم کر لی۔ اس لئے یہ سوال اپنی جگہ اہمیت کا حامل ہے کہ آخر ترک کیوں ہندوستان میں کامیاب ہوئ ادر انہوں نے راجیعت حکرانوں کو شکستیں دے دیں حالانکہ راجیعت بمادری اور شجاعت میں ان سے کی بھی صورت میں کم نہ تھے۔ اس سوال کا جواب دیے ہوئے پروفیر اس بات کی جانب اشارہ کرتے ہیں کہ ترکوں کی کامیابی کی دجہ فوتی نہیں 'بلکہ ساتی حالات

تھے۔ کیار حویں مدی کا ہندوستان ایک ایسا ملک تھا کہ جس میں قلعہ بند شمراور قصبے تھے اور ان پر طبقہ اعلیٰ کا تبنہ تھا' جب کہ معاشرے کے نیلے طبقے شراور تصبہ کی سوات سے محروم تے اور وہ اس بات پر مجبور تے کہ وہ غیر محفوظ اور مطلے گاؤں میں رہیں ' یا شرکی نعبل سے باہر ابی بستیاں آباد کریں۔ انہیں شرجی واظلہ صرف کام کرنے کی غرض سے کا تھا، محران کی رہائش طبقہ اعلیٰ سے دور ہوا کرتی تھی۔ اس لئے ان میں اور تھران طبقوں میں دوری تھی۔ ہم آئنگی اور ملاب کے کوئی رشتے نمیں تھے کہ جو ان طبقوں میں افعام و تنہیم پیدا کریں اس لئے نچلے طبقوں کے افراد کچلے اور مظلوم لوگ تھے اور جب ترک حملہ آور آئے تو انہوں نے ان کا ساتھ دیا اور ان کی مدد کے بغیر حکران طبقے اپنے قلعوں اور محلات کی حفاظت نہیں کر سکے۔ اس لئے ہندوستان میں غوربوں کو جو فتوحات ہو کیں 'اس کے پس منظر میں ہندو معاشرہ کا جمود قلا اوریہ جمود نہ <sup>،</sup> رف ٹوٹنے کا خواہش مند تھا بلکہ لوگ تبدیلی **چاہتے تھے۔** اس لئے جب ر کوں نے فوحات کے بعد شہوں بر بھنہ کرلیا اور نصیلوں سے باہر رہنے والوں کو اس بات کی اجازت دیدی که وہ شمرکے اندر رہائش اختیار کریں تو اس نے شمری زندگی کو بالکل بدل کر رکھ ریا' اور محنت کشوں کی سرگرمیوں نے تجارتی اور صنعتی زندگی کو فروغ دیا۔ اس کئے نچلے طبقے کے لوگوں نے ترکوں کی حکومت کو مضبوط کرنے میں مدد دی اور ہندد قانون کے مقابلہ میں کہ جس میں انسیں ہر مراعت سے محروم کر دیا ممیا تھا انہوں نے اسلامی شریعت کو پند کیا کہ جس نے ان کی موجودگی کو شہروں میں برداشت کیا۔ یہ اس طبقه کی طاقت تھی که انہوں نے 5 سال تک حکومت کو مضبوط رکھنے میں مدد دی اور اسے تمام انقلابات سے محفوظ رکھا۔ یہ انہیں نوگوں کی جرت و ہمت متھی کہ متکولوں کی تین تسلیں بے در بے حملوں کے باوجود ہندوستان کے شروں پر قابض نہیں ہو سکیں کو نکد ہندوستانی عوام اپنے حقوق کی حفاظت کے لئے ان حملہ آوروں سے لڑ رہے تھے۔

ترکوں اور غوریوں کے حملوں اور فتوحات کے بتیجہ میں ہندوستان میں برا سابی اور معاشی انتقاب آیا کیونکہ ملک کی صنعتی اور معاشی قوتیں اس کے لئے صدیوں سے تیار تھیں گران کا راستہ ذات بات کے نظام اور شماکر فوتی نظام نے روک رکھا تھا۔ جب ان حملوں کے بتیجہ میں یہ ڈھانچہ ٹوٹا تو وہ عوامی قوت و طاقت جو صدیوں سے خوابیدہ تھی وہ بیدار ہوئی اور تھوڑے ہی دوت میں ہندوستان کے معاشرے میں معاشی و معاشرتی تبدیلیاں آنا شروع ہو گئیں۔ اس مرحلہ پر سوائے راجا ور ان کے حامیوں کے سب نے اس نے نظام کو تعلیم کر لیا اور مرحلہ پر سوائے راجا ور ان کے حامیوں کے سب نے اس نے نظام کو تعلیم کر لیا اور اس نظام کے خلاف مزاحمت کی تمام تحریکیں ایک جادوئی اثر کے ساتھ ختم ہو تکئیں۔ غوریوں

اور ترکوں کی فوصات کو آگر عالمی تاریخ کے لیس مظریس اور غیر فرقہ وارانہ نقلہ نظرے دیکھا جائے تو یہ نوات کو اگر ایک جائے تو یہ فوصات ہندوستان کے شہول کے مزدوروں ' محنت کشون اور دست کاروں کا ایک انتظاب تھا۔ اس انتظاب نے ہندوستان کے شہر کی بوری زندگی بدل کر رکھ دی اور بی شہر صنعت و حرفت اور دست کاری کا مرکز بن گئے جس نے معاشرے میں خوش حال اور فارغ الیالی کو یدا کیا۔

مخفرا" بروفيسر صبب كے خيالات به بن-

- (1) ہندوستان میں ترکوں کی فتوحات سے پہلے محنت کش طبقہ شہوں سے باہر رہا کر آ تھا۔
- (2) ان کے لئے ہندو قانون سے زیاوہ اسلامی شریعت فائدہ مند رہی کونکہ اس میں زیادہ جمدری عناصر تھے۔
- (3) غوری فوطات نے ایک نیا ساجی مطام تفکیل دیا جو کہ ہندوستانی معاشرہ کی زات پات کے خلاف تھا۔ خلاف تھا۔
- (4) ترکول کی سلطنت کی وسعت اور ان کی حکومت کی بقا اس وج سے ممکن ہوئی کہ کیلے ہوئے اور نچلے طبقول نے ان کے ساتھ تعاون کیا۔
- (5) یہ انتقاب ایک مرطہ تھا کہ جس نے بہتر معاشرے کے قیام میں مدد دی۔ لیکن محض انتقاب ذرائع پیدادار اور پیداداری تعلقات میں بنیادی تبدیلیاں نہیر، لاتے اور نہ ہی استحسال شدہ طبقوں کو حکمران طبقوں میں تبدیل کرتے ہیں اس لئے ترکوں کا انتقاب دراصل دو حکمران طبقوں کے درمیان مقابلہ کے بتیجہ میں وجود میں آیا۔ اس لئے یہ کمنا صحح نمیں کہ اس انتقاب نے کوئی عوای حکومت قائم کر دی ہو یا حکمران طبقوں کے مفادات کو ختم کر دیا ہو فرق صرف یہ تھا کہ ترک حکمران طبقہ ہندوستان کے شماکوں کے مقابلہ میں زیادہ ترقی پند سوچ کے حال تھے۔

ہندوستان کی آریخ کا ود سرا اہم موڑ علاؤالدین نئی کا دور حکومت ہے کہ جس کے عمد میں ہندوستان میں دیماتی انتقاب آیا اور اس میں کسانوں اور کاشت کاروں کو اونجی ذات کے طبقوں کے تسلط اور ان کے ظلم سے آزاد کروایا عمیا۔ علاؤالدین نے جو زراعتی اور معاثی اصلاحات کیں اس کے نتیجہ میں تجارتی رائے محفوظ ہو گئے جس کی وجہ سے شراور گاؤں کے درمیان رابطہ قائم ہو گیا اور لوگ ایک جگہ سے دوسری جگہ بغیر روک ٹوک کے آنے گئے۔ اس کی ایک معاثی اصلاح یہ نتی کہ اس نے تجارت میں درمیانی ایجنوں کے طبقہ کا خاتمہ کردیا کہ جو سارا منافع خود ہمنم کر جاتے تھے۔ اس کی وجہ سے تجارت کو فروغ ہوا اور نجلے طبقوں کی

بنادی ضروریات آسانی سے بوری مونے کیس۔

علاؤالدین نے ہندوستان میں سیکولر پالیسی کو اختیار کیا اور اپنی اصلاحات کے ذریعہ عوام کی فلاح و بہود کے لئے کام کئے۔ اس نئے ہندوستان کی آمریخ میں علاؤالدین کا حمد خوش طاق ا امن و امان اور عوامی سکون کا زمانہ ہے جب کہ اس کے مقابلہ میں جن سلاطین نے قرامی یا لیسی کو افتیار کیا جن میں التش اور فیوز شاہ قابل ذکر ہیں وہ حکمران ناکام رہے۔

پروفیر صیب نے ایک مختری کتاب محود غرنوی پر بھی لکمی کو تک فیہی تحقیات کی جنگ میں ملمان اے بطور ہیرو پیش کر رہے تھے اور جب اے مسلمانوں کا ہیرد بنایا کیا تو اس میں ذہبی صفات کو بھی پیدا کیا گیا اور اس کی هخصیت اور حکومت کا تجزیہ اس طرح ہے کیا گیا کہ وہ اسلام کا حای اور میلخ بن کر ابجرا اور ہندوستان میں اس کی فتوحات کو جماد کہا گیا۔ دوسری طرف ہندو نقط نظر تھا جو انہیں والا کل کو لے کر اس بات کو خابت کر رہے تھے کہ مسلمانوں نے ذہبی بنیادوں پر ان کے ساتھ کیا کیا مظالم کئے۔ آگر مسلمان مندوں کی تبنی کو اسلام کی عظمت کتے تھے تو ہندو اس تبای کو ہندو دھنی اور ظلم سے تجریر کرت تھے۔ آری کے اس نقط سے تاریخ کا صحیح تجزیہ نمیں ،و رہا تھا اور یہ تاریخ لوگوں میں نفرت اور تعصب کو پیدا اس نقط سے تاریخ کا صحیح تجزیہ نمیں ،و رہا تھا اور یہ تاریخ لوگوں میں نفرت اور تعصب کو پیدا

پروفیسر صبیب نے اس ضرورت کو محسوس کیا کہ محمود غزنوی کی شخصیت اس کے کردار اور اس کی فتوحات کا تجزیر آریخی حیثیت سے کیا جائے کہ جس میں ندہبی جذبات اور خیالات کا ظل نہ ہو۔

ر وفیسر صبیب نے محمود غزنوی کے عمد کا تجزید کرتے ہوئے کما کہ گیارہویں صدی میں اسام جمودی طاقت نہیں رہا تھا۔ اس میں اسام جمہوری طاقت نہیں رہا تھا۔ اس میں محض رسوات اور روایات رہ گئیں تھیں کہ جن کے ذریعید انفرادی نجات تو مل علی تھی مگر اجماعی طور پر اس کی توانائی ختم ہو می تھی۔

محود قدیم ایرانی طرز کا محران تھا کہ جو طاقت کے استعال میں کی اظائی اقدار کا قائل نمیں تھا۔ وہ اپنی صلاحیتوں کی دجہ سے کامیاب ہوا 'اپنے کروار کی دجہ سے نہیں۔ ہندوستانی ممات کے ذریعہ وہ اپنے لئے وسط ایٹیا میں سلطنت تھیر کرنا جاہتا تھا۔ اس نے ہندوستان پر اس لئے مستقل طور پر قبضہ نہیں کیا کہ بغیر مسلمان آبادی کے ایسا قبضہ ممکن نہیں تھا۔ اس نے ہندوستان میں اس لئے ہندوستان میں اس لئے ہندوستان میں اس لئے ہندوستان میں اس لئے زود مرحمہ نہیں تھمراکہ اس صورت میں فوج اور مقایی آبادی میں تصادم کا خطرہ تھا' اس لئے زادہ عرصہ نہیں تھمراکہ اس صورت میں فوج اور مقایی آبادی میں تصادم کا خطرہ تھا' اس لئے

فتح کے بعد وہ جمع شدہ دولت اٹھا آ اور والی چلا جا آ تھا۔ اس طرح سے اس نے ہندوستان کی صدیوں سے جمع شدہ بوقی کو ہتھیا لیا۔

ہندوستانی قومیت کے نقلہ نظرے محمود غرنوی غیر کھی تھا اس لئے اس کا ہندوستان کی عوام ناریخ سے کوئی تعلق میں۔

ہندوستان کی سیاس آریخ جو محرانوں کی ناریخ بھی اور جس میں ذہبی تعقبات اور تک نظری سی نہبی تعقبات اور تک نظری سی سی اس تاریخ میں ہندوستانی حورہ قومیت کی بنیادیں نہیں ملتی تھیں' اس لئے پروفیسر صبیب نے ہندوستان کی آریخ میں صوفیاء کے کروار کو اجارا' کیونکہ ان کی تعلیمات میں انہیں محبت' رواواری' اور آشتی کا پیغام ملا۔ وہ جھتے سے کہ صوفیا کی تعلیمات کی بنیاد پر ہندوستان سے فرقد وارانہ جذبات کو ختم کرکے یماں قوی ہم آبگی کو پیدا کیا جا سکتا ہے اس لئے جمال وہ عرانوں میں علاؤالدین کی شخصیت سے متاثر سے وہاں وہ صوفیوں میں معین الدین چشتی کی تعلیمات کو بندوستانی معاشرے کے لئے انتائی اہم جمعتہ سے۔

#### احيا کې تحريک

کی بھی معاشرے میں احیاء کی تحریک اس وقت شروع ہوتی ہے جب وہ سیاس و معاشی اور سائی طور پر زوال پذیر ہو آ ہے زوال کے اس دور میں جو سائل پیدا ہوتے ہیں ان کا ایک عل یہ چین کیا جاتا ہے کہ ندہب کا احیاء کیا جائے اور اسے خالص شکل میں نافذ کیا جائے كونكه ان كے زديك معاشرے كے زوال كاسب سے برا سبب يہ موتا ہے كه لوگ ذهب كى تعلیمات پر عمل نمیں کرتے اور زہب سے دوری لوگوں میں نفاق عداوت اور بد منوانیوں کو پدا کرتی ہے۔ اس طرح سے احیاء کی تحریک کے حامی اس بات پر متنق ہوتے ہیں کہ ندہب ما شره میں فعال کردار اوا کرنے میں ناکام ہوگیا۔ اس کی توانائی و قوت ختم ہو گئ<sup>،</sup> اور وہ معاشرے کے اتحاد کو برقرار نمیں رکھ سکا۔ مگروہ معاشرے کی خرابوں کی ذمہ داری ذہب پر والنے کے جائے خود معاشرے پر والتے میں کہ انہوں نے خمب کی تعلیمات پر عمل نہیں کیا اور غیرندہی رسوم و رواج کو اختیار کرے اس کی روح کو بگاڑ دیا۔ ان کے نزدیک ندہب معد اپے عقائد اور تعلیمات کے اپنی جگه برقرار رہتا ہے اب بد معاشرہ کا کام ہے کہ اے افتیار کرے یا نہ کرے۔ اگر وہ اے اختیار کرتا ہے تو اس صورت میں اس کی بھلائی ہے اور اگر انکار کرتا ہے یا اس میں ترمیم و تمنیخ کرتا ہے تواس صورت میں وہ برائی کا راستہ افتیار کرتا ہے۔ اس لئے احیاء کی تحریک کے مای اس پر یقین رکھتے ہیں کہ اگر بنہب کو اس کی اصل محل میں واپس لایا جائے اور اس میں جو غیر زہی روایات شامل ہو می ہیں انہیں دور کر دیا جائے تو اس صورت میں معاشرے کے تمام مسائل حل ہو جائیں گے اور معاشرہ کے زوال کو روكا جائكے گا۔

احیاء کی تحریک سب سے پہلے اس بات پر زور دیتی ہے کہ ند بہ بیں جو ئے نے فرقے پیدا ہو گئے ہیں ان کو ختم کرکے تمام لوگوں کو متحد کرنے کا واحد ذریعہ سے ہے کہ ند بہ کو اس کی ابتدائی شکل میں والیں لایا جائے کیونکہ اس کے ابتدائی زمانہ میں اس کے تمام مانے والوں میں انفاق و اتحاد تھا اور نے نے فرقے پیدا نہیں ہوئے تھے۔ اس بنیاد پر احیاء کی تحریک فرہب میں واضل ہونے والی ہرنی چیز کی مخالفت کرتی ہے اور بدعتوں کے خلاف جماد کرتی ہے اکہ ان کو

مناكر ذبب كي فالسيت كو بحال كيا جائ

بدعوں اور غیرندہی روایات و رسوات کو ختم کرنے کے سلسلہ میں تحریک کے ویروکاروں می زیرست جوش وولولہ ہو با ہے اور وہ شدت اور تعصب کے ساتھ ان کے ظاف مم چلاتے ہیں۔ اس سلسلہ میں وہ کس حتم کی روا داری یا نری کو اختیار نمیں کرتے اور جو مجی ان کی راہ میں ماکل ہو آ ہے اے اپنا مخالف اور دعمن تصور کرکے ختم کرنا جاہے ہیں۔ اگر تحریک کے حای سای قوت و اقدار حاصل محر لیتے ہیں تو پھروہ ریاسی اواروں کو اپنے مقاصد ك حصول ك لئے استعال كرتے ہيں اور ان كى مدد سے اپ نظريات كو فروخ ديے ہيں۔ جيسے سعودی عرب میں ہوا ' وہاں عبد الوہاب کے بیرو کار اور سعودی خاندان میں جو معاہدہ ہوا اس کے بعد ے سعودی ریاست کے اداروں نے وہانی عقائد کو مخق و شدت کے ساتھ وہاں نافذ کیا اور ا بن تمام کالفین کا خاتمہ کر دیا۔ اگر ان کے پاس سیای قوت نمیں ہوتی ہے تو پھر یہ اخلاقی توت کو استعال کرتے ہوئے شدت کے ساتھ اپنے نظریات کا پر جار کرتے ہیں 'جیسے کہ ممدویہ تحریک کے حامیوں نے کیا اور ان تمام لوگوں کو جو ان کے عقائد کو نمیں مانتے یہ انمیں کافر گردائے تھے۔ گجرات میں ان کے بارے میں کما جاتا ہے کہ جو مخص ان کی بات مانے ہے انکار کر آتھا اے قتل کر دیا جا آتھا' اور ان کا ہرپیرو کار اپنے عقائد کی خاطر جان دینے پر تیار رہتا تھا۔ ان کی اس شدت کا بتیجہ ہوا کہ علاء ' حکومت اور لوگ ان کے خلاف ہو گئے۔ اس صورت میں لازی نتیجہ سے نکلتا ہے کہ تحریک کی وسعت سکڑ جاتی ہے اور وہ ایک محدود دائرے میں قید ہو جاتی ہے اور اس میں وہ اپنے نظروات کو بر قرار رکھتے ہیں۔ چنانچہ مهدویہ تحریک کے پروکار "دائرون" میں محدود ہو گئے 'جمال وہ دو سرے لوگوں سے الگ تعملک رہتے ہیں اپنی تعلیمات پر عمل کرتے ہیں۔

اس شدت کو ہندوستان میں سید احمد شمید اور ان کے پیروکاروں نے اختیار کیا۔ یہ بھی احیائے دین کے لئے تمام غیراسلای رسوات کو منانے کے در پے تھے 'اور لوگوں کو ذہنی طور پر اس بات پر آبادہ کرنے کے بجائے قوت سے خالص اسلام کو نافذ کرنا چاہتے تھے۔ ایک مرتبہ مولوی اسامیل شمید ہو کہ اس تحریک کے ایک ممتاز رکن تھے ان سے کما گیا کہ کیا احکام اللی مولی اور محابہ کے کئے کتب خانہ رکھنا ضروری ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ ہم احکام اللی رسول اور محابہ کے طریقے پر پنچاتے ہیں اور اگر کوئی نہیں بانیا تو تموار سے بتاتے ہیں۔ اس شدت کی دج سے ان کی دوسرے فرقوں کی جانب سے سخت مخالف ہو گئے۔ انہوں نے اس شدت کی بالیسی کو صوبہ سرحد میں اختیار کیا اس لئے عوام ان کے ظاف ہو گئے۔

احیاء کی تحریک کی بنیاد معاشرے کی احساس محروی پر ہوتی ہے جس کی وجہ سے معاشرے میں پیجید کیاں بوحتی چل جاتی ہیں اور لوگ بنیادی ضروریات سے محروم ہوتے چلے جاتے ہیں-اس طرح لوگوں میں عدم تحفظ كا احماس برهتا چلا جاتا ہے۔ جب مسائل كا انبار برد جاتا ہے تو اس وقت ان کے عل کے لئے معاشرہ کے سامنے کی رائے ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک زرید اصلاح کا ہو آ ہے۔ یہ راستہ وہ طبقے اختیار کرتے ہیں جو کہ اس نظام میں مراعات یافتہ ہوتے ہیں اور وہ نظام کو تبدیل کئے بغیر اصلاح کے ذریعہ اے برقرار رکھنا جاہتے ہیں۔ دوسرا راستہ ذہبی احیاء کا ہو آئے جس کے حامی سے مجمعتے ہیں کہ فرایوں کی اصل وجہ ندہب میں بگاڑ ہے' اس لئے آگر اس کو ختم کر دیا جائے تو معاشرہ کے تمام مسائل خود بخود حل ہو جائیں گے۔ احیاء کی تحریمیں معاشرے میں اس وقت مقبول ہوتی ہیں کہ جب معاشرہ سیاس طور پر عدم اتکام کا شکار ہو اور معاثی بد عالی سے ہر مخص متاثر ہو۔ آگر معاشرہ میں سای و معاثی استحکام ہے تو اس صورت میں احیاء کے نظریات لوگوں کو متاثر نہیں کرتے۔ مثلا اکبر کے بعد عمد جال گیری میں فیخ احمد سرمندی نے اسلام کے احیاء کی بات کی اور جو مندو رسوات مسلمانوں نے اختیار کرلیں تھیں ان کے خلاف شدید رد عمل کا اظمار کیا اور اسلام کی حالت زار اور برعتوں کے خلاف سخت اجتماج کیا تمریہ تحریک اس لئے مقبول نہیں ہوئی کہ اس وقت مغل معاشره سایی و معاثی طور بر متحکم تھا' مسلمانوں میں تحفظ کا احساس تھا اور وہ کسی بھی طرح احساس محرومی کا شکار نہیں تھے' اس لئے ان کی تحریک انتمائی کمزور رہی اور ان کے خیالات سے بت كم لوگ متاثر موئے- ليكن جب آخرى عمد مغليه ميں مسلمان معاشرہ زوال پذير موا اور سای و معاثی محرومیال برمد گئیں تو اس وقت عوام کے ایک طبقہ نے جوش و خروش کے ساتھ سید احمر شہید کا ساتھ دیا اور ان کے ہاتھ پر ایک بری تعداد نے بیعت کی۔

اس لئے احیاء کی تحریک میں یہ بھی دیکھا جاتا ہے کہ اس کے راہنما کون تھے؟ ان کا تعلق میں طبقہ سے تھا؟ اور وہ طبقہ کس مد تک مراعات سے محروم تھا؟ مثلاً سید احمد شہید کا تعلق علاء کے اس طبقہ سے تھا وہ مثل زوال سے سب سے زیاوہ مثاثر ہوا تھا وہ اپنے احساس محروی کو احیاء کی تحریک کے ذریعہ ایک مقصدیت دیتا چاہتے تھے۔ ان کی تحریک ان علاقوں میں زیادہ مقبول ہوئی جو مغل سلطنت کی محروری سے مثاثر ہوئے تھے اور جہاں انجمریزی اقدار قائم ہوگیا تھا ، خصوصیت سے شال ہندوستان 'بنگال اور بمار۔ محروہ علاقے جو مغل مرکز سے دور تھے وہ اس احماس محروی کا شکار نہ تھے جسے سندھ ' ہنجاب اور سرحد 'اس لئے ان علد توں میں سید احمد شہید کی تحریک نے لوگوں کو مثاثر نہیں کیا۔

احیاء کی تحریک بی شمولیت کے بعد اس کے پیروکاروں کی زائیت ایک خاص ماحول بی اس خاکیل ہوتی ہے۔ چو تکہ وہ اس پر یقین رکھتے ہیں کہ وہ خالص نم بہب کو مانے والے ہیں اس کے دو مرے فرقوں سے تعلق رکھنے والے ان کے نزدیک گراہ ہوتے ہیں' ان کا یہ احتیاد ہوتا ہے کہ سچائی اور حقیقت ان کے پاس ہے اور خدا کی رحمیس مرف ان کے لئے ہیں اس احساس کی وجہ سے وہ خود کو وہ مروں سے بر تر بھنے گئتے ہیں اور دو سرے وہ تمام لوگ جو ان کی تعلیمات پر عمل نمیں کرتے ان کو وہ کم تر مجھ کر خود کو ان سے علیمدہ کر لیتے ہیں۔ اس طرح تعلیمات پر عمل نمیں کرتے ان کو وہ کم تر مجھ کر خود کو ان سے علیمدہ کر لیتے ہیں۔ اس طرح سے ان کی تحریک مرف ان لوگوں میں محدود ہو جاتی ہے۔ کہ جو ذبنی طور پر ہم آہنگ ہوں۔ یہ تحریک کو ایک برادری کی شکل دے دیتی ہے' اس کے ارائین میں بھائی چارہ اور اخوت کا جذبہ پرا ہو جاتا ہے۔ چو تکہ وہ وہ خود کو علیمدہ مجھتے ہیں اس لئے انہیں یہ احساس ہوتا ہے کہ اگر انہوں نے ایک دو سرے کا ساتھ نمیں دیا تو وہ ختم کر دیے جائیں گئی۔ یہ احساس انہیں برابر انہوں نے ایک دو سرے کا ساتھ نمیں دیا تو وہ ختم کر دیے جائیں گئی۔ یہ احساس انہیں برابر انہوں نے ایک دو سرے کا ساتھ نمیں دیا تو وہ ختم کر دیے جائیں گئی۔ یہ احساس انہیں برابر انہوں نے ایک دو سرے کا ساتھ نمیں دیا تو وہ ختم کر دیے جائیں گئی۔ یہ احساس انہیں برابر انہیں میں طاتا اور متحد کرتا رہتا ہے اور ان میں ساتی طور پر تحفظ پیدا کرتا ہے۔

اکثر احیاء کی تحریمیں معاشرہ کی اکثریت کی مخالفت کا شکار ہو جاتی ہیں اور سیاسی طور پر عکومتیں بھی ان کے خلاف ہو جاتی ہیں 'کیونکہ انہیں اور ہوتا ہے کہ یہ تحریمیں کیس طاقت ور ہو کر ان کے خلاف نہ ہو جا کیس۔ اور یہ اس لئے ممکن ہوتا ہے کہ ہر احیاء کی تحریک کا بنیادی مقصد یہ ہوتا ہے کہ سیاسی قوت کو حاصل کرکے اپنی تعلیمات کو شدت اور جبر کے ساتھ نافذ کریں۔ اس لئے ابتداء میں وہ تبلیغ کے ذرایعہ زیادہ سے زیادہ پیروکاروں کی تعداد بردھانے کی کوشش کرتے ہیں' اور پھران کا بیہ مقصد ہوتا ہے کہ حکمران' اور حکمران طبقوں کو زہنی طور پر اپنے ساتھ طلایا جائے اور اس کی مدر سے ریاسی اواروں کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کیا اپنے ساتھ طلایا جائے اور اس کی مدر سے ریاسی اواروں کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کیا جائے۔ اس لئے ہر حکومت اس سے ڈرتی ہے کہ ان کی طاقت بردھنے نہ پائے۔ مددی تحریک کے ساتھ بی ہوا کہ سوری خاندان کو اکی طاقت سے ڈرایا گیا اور اس وجہ سے انہوں نے اس کے حافظ بی مواکہ سوری خاندان کو اکی طاقت سے ڈرایا گیا اور اس وجہ سے انہوں نے اس

حکومتوں' علاء' اور عوام کی بیہ خالفت ان میں مظلومیت کے احساس کو پیدا کرتی ہے' اور اس احساس کے دباؤ کے تحت اس کے پیرو کاروں میں اتحاد برحتا رہتا ہے اور اکثر اس خالفت کی وجہ سے بیر زیر زمیں چلی جاتی ہیں' اور پھر ان کے طور طریقے اور بر آؤ میں پر اسراریت کی وجہ سے بیہ زیر زمیں چلی جاتی ہیں' اور پھر ان کے طور طریقے اور بر آؤ میں پر اسراریت آجاتی ہے۔ وہ اپنی تحریک کے علاوہ کی دو سرے پر اعتاد نمیں کرتے' اپنی عبادت کیلئے خفیہ جگسیس بناتے ہیں' کی غیر کو اپنی مجلسوں میں آنے نمیں ویتے اور اپنی تعلیمات کے لئے علامتوں کا استعال کرنے گلتے ہیں کہ دو سرا نہ سمجھ پائے۔ ان کی بیہ علیحدگی ان کے بارے میں علامتوں کا استعال کرنے گلتے ہیں کہ دو سرا نہ سمجھ پائے۔ ان کی بیہ علیحدگی ان کے بارے میں

طرح طرح کی افواہوں کو جنم وی ہے ایس طرح سے یہ معاشرہ سے کث کر ایک علیحدہ فرقہ بن جاتے ہیں۔

بنیادی طور پر احیاء کی تحریک اس تصور کی بنیاد پر شروع ہوتی ہے کہ بڑار سال بعد کوئی عجد آئے گا اور اس عرصہ میں دین میں جو خرامیاں پدا ہوگئ جیں انہیں دور کرکے تجدید دین کرے گا۔ اس لئے مسلمانوں میں مجدد اور مهدی کا تصور موجود ہے ' اور یہ مجدد اور مهدی اس وقت طاہر ہوتے جی جب مسلمانوں کا معاشرہ مسائل میں جکڑ جاتا ہے۔

خصوصیت سے جب بور پی اقوام نے مسلمان ملکوں کو اپنی نو آبادی بنایا تو اس کے بتیجہ میں ان کی سیاس طاقت کا خاتمہ ہوا' اور نو آبادیات کے قائم ہونے کے بعد مسلمان معاشرے جن مسائل سے گزرے ان کے روعمل کے طور پر جو طریقے افقیار کئے گئے وہ یہ تھے۔ اول یہ کہ مغرب سے مقابلہ کرنے کے لئے معملی تمذیب کو افقیار کیا جائے' دو مرا یہ کہ اسلام کو موجودہ زمانہ کے نقاضوں کے مطابق ڈھالا جائے' اور تیمرا یہ کہ ذہب کا احیاء کیا جائے اور جدید دور کی ہرروایت کو ختم کر دیا جائے۔

پتانچ کچھ ملوں نے اس بات کی کوشش کی کہ مغربی تمذیب کو جوں کا توں افتیار کر لیا جائے 'اس کی مثال ترک ہے دی جا سکتی ہے۔ مصطفع کمال آتا ترک نے سلطنت عثانیہ کے فاتہ کے بعد ترکی کو مغربی بنانے کی پوری پوری کوشش کی اور ظاہری طور پر اس نے ترکی کو ایسا بنا بھی دیا۔ محر محض لباس اور چند عادات کے افتیار کرنے جے کی دو سری تمذیب کی رزح معاشرہ میں سرایت نہیں کرتی۔ جب تک کہ مغرب کے تظر' سوج' اور عقلیت کو افتیار نہیں کیا جائے گا اس وقت تک مغربی تمذیب کے اثر ات سے فیض یاب نہیں ہوا جائے گا۔ ترکی نے مغرب کی ظاہری باتوں کو تو افتیار کیا مگر اس کے فلفہ کو نہیں۔ اور یہ تجربہ وہاں تاکام رہا۔ نے مغرب کی قاموں کے تحت تفکیل دینے کا کام ہوا' اور اس دو سری صورت میں اسلام کو جدید تقاضوں کے تحت تفکیل دینے کا کام ہوا' اور اس اور معلی اور مملیان مکوں میں ان کے ذریعہ سے بھی ورضایا گیا' محرب میں ان کے ذریعہ سے بھی کوئی ترتی نہیں ہوئی۔ بلکہ اس عمل نے ان میں زیردست احساس محری کو پیدا کر دیا۔ اس احساس محری اور محردی نے اسلامی مکوں میں احیاء کی تحریکوں کو فردغ دیا گاکہ اس کے ذریعہ خالص اسلامی تعلیمت کا نغاذ کیا جائے اور اسلام کو ایک علیمدہ قوت کی حیثیت سے تسلیم کرایا جائے۔

ایک اہم سوال اس مرحلہ پرید اٹھتا ہے کہ کیا یہ احیاء کی تحریکیں ماضی کو واپس لا سکتی ہیں

اور کیا تاریخ میں ایسا کوئی دور آیا ہے کہ جس نے تاریخی عمل کو آھے بوصنے کے بجائے پیچے کی جانب لوٹا رہا ہو۔ اور پرانی اقدار کو دوبارہ سے نافذ کر دیا ہو' اس کا جواب نئی میں ہے۔ انسانی تاریخ میں احیاء کا تصور جمکن ہے۔ فطرت میں یہ احیاء فرار ہو تا ہے کہ موسم آتے اور جاتے رہح میں 'مردی و کری' بمار و فرال کے موسم ایک چکر میں گروش کرتے ہیں' مگرانسانی تاریخ میں جو لحد کرر جاتا ہے وہ ماضی بن جاتا ہے اور دوبارہ سے اسے والی نمیں لایا جا سکتا ہے انسانی ذہن جو برابر آگے کی جانب بڑھ رہا ہے' وہ اپنے ماحول کے تقاضوں اور روایات کو بدل دیتا ہے' اس لئے ہرنسل اپنی روایات کو خود طالت کے مطابق تفکیل کرتی ہے۔

احیاء کے سلسلہ میں زبان کی مثال دی جا کتی ہے کہ زبان وقت کے ساتھ بدلتی ہے بہاں

تک کہ ہر نسل کی زبان مختلف ہوتی چلی جاتی ہے۔ پرانے الفاظ کے معنی بدل جاتے ہیں ' نئے
الفاظ ضرورت کے تحت زبان میں شامل ہوتے چلے جاتے ہیں ' غیر ضروری الفاط متروک قرار
دیدیے جاتے ہیں۔ اس لئے اگر کسی مرحلہ پر یہ کوشش کی جائے کہ قدیم زبان کو زندہ کیا جائے
تو یہ ممکن نہیں ہوتا 'کیونکہ تاریخ کو مناکر ماضی کو واپس نہیں لایا جا سکتا ہے۔ اس طرح سے
کسی قدیم تہذیب کا احیاء ممکن نہیں ' یہ سب ماضی کا حصہ ہیں۔

اس لئے معاشرے کے مساکل کا حل اس میں ہے کہ خود کو نئے نقاضوں اور حالات کے تحت ڈھالا جائے' اور جو روایات و افکار اس ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہوں انہیں ترک کر دیا جائے۔ جب تک ذہن نہیں بدلیں گے' نظام نہیں بدلے گا' اس وقت تک ہم آریخ کے عمل کا ساتھ نہیں دے عیس گے۔

# نو آبادیاتی دور:ایک تجزییه

برصغیر بندوستان کی آریخ بی اگریزی دور حکومت انتهائی ابمیت کا حال رہا ہے' اور اس حکومت کے بارے بی وقت کے ساتھ الل بندوستان کا نقعۂ نظر بھی بدتا رہا ہے۔ جب انگریزی حکومت اپنے عروج پر تھی تو اس وقت الل بندوستان بیں وفاداری کے جذبات کو اجمارتے اور برقرار رکھنے کی خاطر "امجمریزی حکومت کی برکتوں" کے عنوان سے نصاب کی آبادوں میں طالب علموں کو اس کے فوائد گنوائے جاتے تھے اور بیہ خابت کیا جا آتھا کہ آگر انگریز بندوستان میں نہیں آتے تو اس ملک میں رہنے والی مختلف قومی تا باکن برادریاں اور زات پات کے لوگ آپس میں قتل و غارت گری کر کے ایک دو سرے کو ختم کر دیتے۔ انگریزوں نے نہ صرف اس ملک میں امن و امان کو بحال کیا۔ بلکہ اس کی صنعتی و زراعتی ترتی کو فروغ نے نہ صرف اس ملک میں امن و امان کو بحال کیا۔ بلکہ اس کی صنعتی و زراعتی ترتی کو فروغ وے کر اے خوش حال بنایا' یسال پر قانون کی بالادسی قائم کی' عدل و انصاف کو رائج کیا' انسانی مطابق ڈھال کراسے جدید دور میں داخل کیا۔

جب ہندوستان میں جدید بورپی تعلیم یافتہ طبقہ ابحرا' اور اس نے جدید بورپی نظریات و افکار کے زیر اثر قوم پرش کی تحریک چلائی' تو انہوں نے اگریزی حکومت کے خلاف جو دلا کل دیے ان میں سب سے زیادہ ابھت معاشی لوٹ کھسوٹ کو دی گئی کہ کس طرح سے ایسٹ انڈیا کمپنی نے ابڈاء میں ہندوستان میں ناجائز طریقوں سے دولت اسٹھی کی اور کس طرح سے بعد میں صنعتی برطانیہ نے ہندوستان کے پیداواری وساکل کا استحصال کیا اور یمال سے دولت لے جاکر ہندوستانیوں کو غریب و مفلس بنا دیا۔ اس کا اثر ہندوستان کی ابئی صنعتی ترتی پر پڑا۔ اس کی جاکر ہندوستانیوں کو غریب و مفلس بنا دیا۔ اس کا اثر ہندوستان کی ابئی صنعتی ترقی پر پڑا۔ اس کی روایتی صنعتیں تباہ ہو گئیں' ذست کار و ہنر مند معمولی مزدور بن گئے' اور ہندوستان ایک پس ماندہ ملک بن کر رہ گیا۔ نو آبادیاتی حکومت نے صرف معاشی لوث کھسوٹ می نہیں کی بلکہ ہندوستانیوں کو زبنی طور پر پس ماندہ بنانے کی غرض سے ان کے روایتی ثقافتی ورڈ کو تباہ کیا' ان ہندوستانیوں کو منح کیا اور ان پر مغربی تمذیب کو مسلط کیا۔ ان دلائل کی بنیاد پر ان کے سے مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں مطالبات تے کہ جب تک ہندوستان آزاد نہیں ہوگا' اس کے وسائل پر ان کا کشول نہیں

ہوگا' ان کی حکومت و اقدار نمیں ہوگا' اس وقت تک ہندوستان کی نہ تو شاخت ابحرے گی اور نہ تان کی حکومت نہ ہوگا۔ ان کے دلا کل کا بتجہ یہ لکا تھا کہ جب امحریزی حکومت کی دور کیا جائے گا' اور کی لوث کھوٹ کو دور کیا جائے گا' اور کی لوث کھوٹ کو دور کیا جائے گا' اور جدید دنیا کے تقاضوں کے تحت ملک تی کرکے عوام کو بہتر اور معیاری زندگی دے گا اس لئے ان نعووں اور دلا کل نے عوام می آزادی کے بارے میں بڑے سانے خوابوں کو پیدا کیا' اور ان نعووں اور دلا کل نے عوام می آزادی کے بارے میں بڑے سانے خوابوں کو پیدا کیا' اور انہوں نے راہنماؤں کا ساتھ دیا گاکہ ان خوابوں کی تعبیر ہو سکے۔

آزادی کے بعد برصغیر میں ہندوستان اور پاکتان کی دو علیحدہ ریاسیں قائم ہو کیں اور ابتداء ہی سے ان دونوں مکوں کی سیاست دو مختلف راستوں پر چل۔ پاکتان میں اس مختمر میں عرصہ میں جو سیاس معافی اور سابی تبدیلیاں آئی ہیں انہوں نے ایک بار پھراس بات پر مجبور کیا کہ ہندوستان میں برطانوی عمد کا تجزیہ کیا جائے اور دیکھا جائے کہ اس عمد کے روش پہلو کون کون سے تھے۔ کیو نکہ ہوا یہ کہ نو آبادیا تی نظام کی بتاہ کاربوں اور استحسال پر تو بہت کھا گیا اور آزادی کی عدوجمد میں لوگوں کے جذبات کو ابھارنے اور ان میں سیاسی شعور پیدا کرنے کے لئے آزادی کی عدوجمد میں لوگوں کے جذبات کو ابھارنے اور ان میں سیاسی شعور پیدا کرنے کے لئے اس کی ضرورت بھی تھی، گرابیاں اور برعنوانیاں ہمارے حکمرانوں نے کیں اس خرابی کو نو آبادیاتی دور کے اداروں اور روایات کے سر منڈھ دیا گیا اور کما گیا کہ جب تک یہ ادارے نہیں بدلیں سے اس وقت تک روایات رہیں گی۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ اس تنقید کی وجہ سے ہمارے حکمراں طبقوں کی ناایل اور برعنوانی چھپ گئ اور کی نے اس ضرورت کو محس نہیں کیا کہ ان اداروں اور روایات کو بھی ہمارے حکمرانوں کا کتا ہاتھ ہے 'اور ملک میں اصل بران کے ذمہ دار یہ لوگ

یہ ضرور ہوا کہ آزادی کے بعد نو آبادیاتی نظام کے وُھانچہ کو اس طرح سے برقرار رکھاگیا کیونکہ جن لوگوں نے اگریزوں کے بعد اقتدار سنجالا تھا وہ ان اداروں کو استعال کر کے اپنی طاقت و اثر ورسوخ کو عوام پر مسلط کرنا چاہتے تھے۔ گر تھوڑے ہی عرصہ میں ان اداروں کے لئم و نس میں تبدیلیاں ہونا شروع ہو گئیں اور حکراں طبقوں نے انہیں اپنی مرضی اور اپنی مفادات کے تحت تبدیل کرنا شروع کر دیا 'مثلاً برطانوی دور میں یوروکرلی کا مقصد حکومت کے مفادات کے تحت تبدیل کرنا شروع کر دیا 'مثلاً برطانوی دور میں یوروکرلی کا مقصد حکومت کے وقار کو قائم رکھنا تھا 'اس کے اعلیٰ افسران کردار کے لحاظ سے انہمائی ایماندار' دیانت دار' مختی اور فرض شناس ہوتے تھے وفتری قوانین و ضوابط کی پوری پابندی کی جاتی تھی۔ قانون کی نظر میں سب برابر تھے 'مقدموں کے فیصلے ہیں۔ یا سفارش پر نہیں ہوتے تھے 'لیکن جلد ہی سے

ردایات بدلنا شروع ہو گئی' افران اعلیٰ عی رشوت و بد منوانیاں آہت آہت ہومتی گئی'
اعلیٰ عمدوں پر قابلیت و صلاحیت کے بجائے سفارشوں پر تقرر ہونے گئے' عدالتوں میں افساف
کے بجائے بے افسانی کا رواج ہو گیا' جس کی وجہ سے جرائم کی تعداد برسے گئ' کیس کی چوری
سے بچا ہوا کالا دھن قانونی طور پر جائز ہو گیا' اس لئے ان اداروں کا ظاکہ تو وی ہے جو پرطانوی
دور حکومت میں بنایا گیا تھا گراب ان میں رنگ مقای بحرویے گئے ہیں۔ اس کا نتجہ یہ ہوا ہے
کہ طک میں لوٹ کموٹ' بدائی' لا قانونیت اور عدم تحفظ کا احساس برسے گیا ہے۔ اس لئے یہ
کہنا درست نہیں کہ ہمارے بال اب سک نو آبادیاتی نظام اور اس کے ادارے باتی ہیں' ان
اداروں کو ہمارے مقای حکران تبدیل کر چکے ہیں' اور ان کا مقصد اب ملک و قوم کے بجائے
اداروں کو معادات کا تحفظ روگیا ہے۔

1

اگریزوں کی آمد کے ساتھ ہی ہندوستان میں مغربی تہذیب بھی آئی۔ ابتدائی دور میں جب
تک اگریزی اقتدار مضبوط نہیں تھا' انہوں نے مغلوں کے نظام حکومت کو معمولی تبدیلیوں کے
ساتھ برقرار رکھا' گرجیے جیے ان کا اقتدار منتکم ہو آگیا' اس طرح سے مقای ادارے اور
ردایات ان کی راہ میں حاکل ہونے گئے' اور انہیں اس کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ان
رکاوٹوں کو ختم کیا جائے اور ان کی جگہ نو آبادیا تی نظام کے تقاضوں کے تحت مغربی اداروں اور
ردایات کو رواج ریا جائے۔

کونکہ اگریزوں کی آمد ہے قبل ہندو اور مسلمان معاشرے اپنی روایات اقدار و رسوات پر سمجھونہ کر چکے تھے اور اب یہ ایک دو سرے کے لئے خطرہ کا باعث نہیں رہے تھے اس لئے انہوں نے اپنے معاشرتی و هانچوں کو ایک عالت میں برقرار رکھا ہوا تھا۔ ذات پات کی تقیم 'فیر منصفانہ تقیم 'اور نہ ہی مقائد و پات کی تقیم 'فیر منصفانہ تقیم 'اور نہ ہی مقائد و روایات میں پختگی دونوں معاشروں کی خصوصیات تھیں۔ انہیں نہ تو کمی قشم کے اندرونی چیلنجوں کا سامنا تھا اور نہ ہی بیرونی خطرات سے واسطہ' اس لئے دونوں معاشرے اپنی اپنی عالتوں پر مطمئن تھے۔

اس لئے جب اگریزی اقدّار قائم ہوا' اور مغملی تہذیب کے نظریات و افکار یمال پر آئے تو انوں نے پہلی مرتبہ ایک بے حس اور پر جود معاشرے کو جنجوڑ کر رکھ دیا۔ نئے نظریات و خیالات سب سے پہلے ہندوستان کی تہذیب و ثقافت' ندہب' اور آریخ پر اثر انداز ہوئے۔'اور ان کے ذہی عقائد اور ذہی رسوات کو چینے کیا۔ اس کا فوری بھیجہ تو یہ ہوا کہ تعلیم یافتہ طبقوں کو اس بات کا احساس ہوا کہ ان کے معاشرے پس ماندہ اور جمالت کا شکار ہیں اور ان کی روایات و اقدار بے روح اور بے طاقت ہیں' اور اگر کی صورت حال باتی رہی تو وہ جدید چیانجوں کا مقابلہ نہیں کر سکیں گے' ان کی تمذیب و شاخت اور ذہی عقائد سب نتم ہو جائیں گے۔ اس کے رد عمل میں سب سے پہلے ہندوؤں میں ذہی اصلای تحرکیس شروع ہوئیں باکہ جن ذہی اصلای تحرکیس شروع ہوئیں باکہ جن ذہی احلای تا کہ اور عورت کو سائی طور پر انتمائی نجا رکھنا' راج رام عورت کا ساتی طور پر انتمائی نجا رکھنا' راج رام موسن رائے کی برہمو ساج' ان اصلای تحرکیوں کی ابتدا تھی۔

ای طرح جب اسلام پر تقید شروع ہوئی تو اس کے دفاع کے لئے اور اسلام کو جدید اور مائنسی فدہب کے طور پر چیش کرنے کا کام سر سید احمد خال اور ان کے رفقاء نے کیا۔ اس طرح ہندوستان کے معاشرہ جس پہلی مرجہ زبنی اور دانش ورانہ بحث کی ابتداء ہوئی اور یہ بحث و مباحثہ اب جذبات کے سارے نہیں تھا' بلکہ اپنے موقف کی تمایت کے لئے ولیل' تحقیق' اور سجیدگی کی ضرورت بھی۔ ان بحثوں جس ہندوؤں اور مسلمانوں نے اپنی فداہب کے ظاف وہ تقید بھی سی کہ جے وہ اس سے پہلے شاید برواشت نہیں کرتے۔ گران بحثوں نے نہ صرف ان جی تقید بھی سی کہ جے وہ اس سے پہلے شاید برواشت نہیں کرتے۔ گران بحثوں نے نہ صرف ان جی تقید سے بالا تر نہیں اور آفاقی و دائمی قدریں بھی اس کی ذو بات کا احساس ہوا کہ کوئی بھی چیز تقید سے بالا تر نہیں اور آفاقی و دائمی قدریں بھی اس کی ذو بیت میں آجاتی ہیں۔ اس لئے جدید ذہن و عقل کی بنیاد پر کسی چیز کو تشلیم کرتا ہے۔ جذبات کے ذریعہ صرف یہ شعور تی پیدا اور اس کے ماتھ کو خابت نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ان بحثوں کے ذریعہ صرف یہ شعور تی پیدا اور اس کے ساتھ تی تاریخ و ثقافت کو بھی کھنگلا گیا اس طرح ہندوستان کا تعلیم یافتہ طبقہ پہلی مرجہ دو سرے فداہب' ان کی تعلیمات' اور ان کے تاریخی کردار سے واقف ہوا۔ اس نے اس خاس کی عظم کی سرحدوں کو وسیع کر دیا اور لوگوں میں شخیت کا جذبہ و شوق پیدا ہوا' اور کی وہ جذب مرف کی مقائد۔ کی درائی مقائد۔ کی درائی تعلیم کی گھنگلا کیا کہ جن نے معاشرے کی راہنمائی عقابت کی طرف کی۔

اور میں وہ مختیق کا عضر تھا کہ جس نے اہل ہندوستان کے لئے ہندوستان کو دریافت کیا۔

ہ ہندوستان کہ جو قدیم عمد کے تمذیبی آثار کو زمین میں دبائے ' نامعلوم د انجان تھا ' اور یہ وہ ہندوستان تھا کہ جس کی تاریخ ' ثقافت ' اور ندہب قلمی مسودات میں محفوظ عالموں کی پہنچ سے وور تھا۔ لوگ وقت کے ساتھ ماضی کو فراموش کر بچکے تھے ' تھا کُل کے بجائے صرف تھے کمانیاں

اور داستانیں باتی رہ گئی تھیں۔ ناوا قنیت و جہالت اس درجہ پر پہنچ چکی تھی کہ خود ان کے اجداد کی بنائی ہوئی تعاری مان کے لئے الی ہو گئی تھیں کہ وہ شاید کی بنائی تھوق سے بنائی ہوں۔ قدیم آرٹ و فن کے نوادرات ان کے لئے بیجیدہ ہو گئے تھے۔ علم و ادب اور فن چند فاندانوں بیس سٹ کر ندرت و خوبی اور تخلیق کمو چکے تھے' اس لئے المل یورپ کے لئے بندوستان ایک ایسا ملک تھا کہ جس کی کوئی تاریخ نہ تھی' جس کے ندہی عقائد تعقبات و جہالت کا مجموعہ تھے' اس کا علم و ادب فرسودہ اور بیکار تھا' جس کے عوام جابل' کابل' اور پس ماندہ تھے۔ ہندوستانی ایک ایک تھوت تھی کہ جے اپنے ہی ملک کی عظمت سے واقعیت نہ تھی' جو اپنے ملک میں اجنبی سے۔

ایسے میں رایل ایٹیا تک سوسائی بنگال نے قدیم مسودوں کی اشاعت کا کام شروع کیا'
جس نے پہلی مرتبہ ہندو فد بہب اور اس کی تعلیمات و فلنفہ کو دنیا ہے روشناس کرایا۔ ہندوستان کے مسلمانوں کے دور کی آریخ پر معاصر فاری کتابیں شائع کرائیں' جن کی وجہ ہے جدید ہندوستانی آریخ کی تشکیل کا کام آسان ہو گیا۔ محکمہ آثار قدیمہ کے قیام کے بعد سے قدیم عمد کے آثاروں کی کھدائی اور دریافت نے ہندوستانی تمذیب کی شان و شوکت کی عظمت کو اجاگر کیا۔ موہنجودا ڑو کی دریافت نے ہندوستانی تمذیب کو دنیا کی بڑی تمذیبوں میں شامل کر دیا۔ جدید آریخ نولی میں سب سے پہلے بور پی مورخوں نے ہندوستان کی بھری ہوئی آریخ کو جمع کر کے آریخ نولی میں سب سے پہلے بور پی مورخوں نے ہندوستان کی بھری ہوئی آریخ کو جمع کر کے مرتب کیا' اور جیسے جسے آریخ کی تشکیل ہوئی گئی' اس طرح سے ہندوستان میں قومیت کے جندوستان کی وہ قومین' قبائل' اور برادریاں جو ماضی سے کئی ہوئی' آریخ ہذبات برجھ تھیں' ان کی آریخ کو تشکیل دیا گیا' جیسے راجیحوں کی آریخ ٹاڈ نے کامی' مراہٹوں کی آریخ ڈف نے' سدھ کے باشندوں کے طالات برش نے' اور اس طرح بلوچوں اور پھانوں کی مستند تاریخ ڈف نے' سدھ کے باشندوں کے طالات برش نے' اور اس طرح بلوچوں اور پھانوں کی مستند تاریخ ڈف نے' سدھ کے باشندوں کے طالات برش نے' اور اس طرح بلوچوں اور پھانوں کی مستند تاریخ ڈف نے' سدھ کے باشندوں کے طالات برش نے' اور اس طرح بلوچوں اور پھانوں کی مستند تاریخ ڈف نے' سکھ کی کھی ہوئی ہیں۔

ہندوستان کے ہر علاقہ اور اس کے باشندوں کی شاخت میں سب سے زیادہ مدد گریٹرز نے کی ان میں ہر قتم کی معلومات کو اکٹھا کیا گیا اور پھر ان معلومات کو پریس کی ایجاد نے ہر اہل علم تک پہنچا دیا۔ اب تم ہیں امراء کی ملکیت نمیں رہیں بلکہ یہ عام لوگوں تک پہنچنے لگیں۔ عوامی کتب خانوں کی ابتداء بھی اس زمانے میں ہوئی ورنہ یہ کتب خانے اب تک بادشاہوں اور امراء کے ہوتے تھے اور ان سے فائدہ اٹھانے کے لئے اہل علم ان کے محتاج ہوتے تھے۔ اور پھراکی دقت وہ بھی آیا جب رمائل اور اخبارات نے علم کو عام کرتے ہیں مدد دی اور علم کو پھراکے دقت وہ بھی آیا جب رمائل اور اخبارات نے علم کو عام کرتے ہیں مدد دی اور علم کو چیلا دیا۔

اگریزی دور اقد ار میں تعلیم کے مسئلہ پر دوگروہ بن گئے تھے: ان میں ہے ایک وہ تھا جو چاہتا تھا کہ مقای زبانوں کو ذریعہ تعلیم کے طور پر استعال کیا جائے اور ہندوستان کے نہیں و ساجی ڈھانچہ کو نہیں بدلا جائے۔ اس کے مقابلہ میں دو سراگروہ اگریزی کو ذریعہ تعلیم 'مغربی علوم کے فروغ' اور ساجی تبدیلیوں کا ھای تھا' کیونکہ اس تبدیلی کے بغیر ہندوستان کی ساجی پس ماندگی کو دور کرنا ممکن نہیں تھا۔ اگرچہ ابتداء میں مشرقی علوم کے ھای نوگ کامیاب ہوئے اور انہوں نے کالمجوں و مدرسوں کے ذریعہ مشرقی علوم و مشرقی زبانوں کی تعلیم پر زور دیا۔ اس کی انہوں نے کالمجوں و مدرسوں کے ذریعہ مشرقی علوم و مشرقی زبانوں کی تعلیم پر زور دیا۔ اس کی انہوں نے کالمجوں و مدرسوں کے ذریعہ مشرقی علوم و مشرقی زبانوں کی تعلیم پر زور دیا۔ اس کی انہوں نے کالمجوں و مدرسوں کے ذریعہ مشرقی علوم و مشرقی زبانوں کی تجمہ اردو نے لی' تو ایسٹ ایک مثال اردو زبان ہے 'کہ جب فار می زبان کا اثر کم ہوا اور اس کی جگہ اردو نے لی' تو ایسٹ کی کہ زبان کو سل' سادہ اور آسان بنایا جائے تاکہ اس کے دفتری استعال میں آسانی

مشرقی علوم کی بید سربرسی جلد ہی ختم ہو گئ کیونکہ جیسے جیسے اگریزی اقدار برمتا گیا اسی طرح سے ان کی صوریات میں اضافہ ہو آگیا۔ حالات نے انہیں اس بات پر مجبور کیا کہ وہ یور پی علوم اور طریقہ تعلیم کو ہندوستان میں رائج کریں۔ اس کا ایک فاکدہ یہ ہوا کہ مغربی تعلیم کی وجہ سے اہل ہندوستان پر علم و دانش کی ایک الیی دنیا دریافت ہوئی جو اب تک ان کی نظروں سے او جھل تھی 'اس نے انہیں مغربی افکار و نظریات سے روشاس کرایا 'اور انہیں نظریات نے ان میں قوم پرسی 'اور آزادی کے جذبات کو پیدا کیا' اور انہوں نے نو آبادیا تی نظام سے انہیں ہتھیاروں سے جنگ لؤی کہ جن ہتھیاروں نے انہیں غلام بنایا تھا۔

3

نو آبادیاتی نظام نے ہندوستان کے سیاسی ڈھانچہ کو بالکل بدل کر رکھ دیا کیونکہ انگریزی عکومت سے پہلے لوگوں کی وفاداری کا مرکز حکمران اور اس کا خاندان ہوا کر آ تھا' ملک اور قوم اور معاشرہ کے تصورات ابھی کمزور اور غیرواضح تھے۔ اس لئے جب بھی حکمران بدل جاتے ہے۔ 'لوگوں کی وفاداریاں بھی بدل جاتی تھیں۔ گرنو آبادیاتی دور بھی سے تبدیلی آئی کہ قوم و ملک کا وسیع نقطۂ نظرپیدا ہوا' اور لوگوں کی وفاداری کا مرکز قوم اور ملک ہوگیا۔ اس جذبہ نے آگے چل کر ہندوستان کی آریخ کی نئی تفکیل جس مدوی' اور ہندوستانیوں بھی اس شوق و جذبہ کو پیدا

کیا کہ وہ ہندوستان' اس کی تمذیب' اور اس کی ثقافت کو نہ صرف دریافت کریں بلکہ اے محفوظ بھی کریں اور اس کو فروغ بھی دیں۔

الل برطانیہ اپنے ساتھ جو جمہوری روایات لے کر آئے تھے اور جو نے اوارے انہوں نے یہاں قائم کئے تھے اس کے نتیجہ میں ہندوستان کا فرسودہ ساجی و حانچہ کرور ہوا۔ مثلاً جب مہتال بن قو اس میں ذات بات کی تمیز کے بغیر تمام مریض ایک ہی ہال میں رہتے تھے، جیل میں قدیوں کو بھی ساتھ ہی رہنا پڑتا تھا، فوج میں سابی بیرکوں میں مل کر رہنے پر مجبور تھے، فیکریوں میں مارودر مل کر کام کرتے تھے اور عدالت میں سب ہی کو کثرے میں کھڑا ہونا چڑتا تھا۔ اس نے کم از کم شروں میں ذات بات کے تعقیات کو قوڑا اور لوگوں میں رواواری کے جذبات بیدا ہوئے۔

ان بدلتے ہوئے طالت میں وہ طبقے ہو اب تک اپنی پی ماندگی پر مطمئن سے اور جن میں اپنی طالت کو بدلنے کی کوئی خواہش نہیں تھی' اب ان میں آگے برصنے اور حقق کو حاصل کرنے کا جذبہ پیدا ہوا۔ آج کے ہندوستان میں اچھوت لوگوں کی دلت تحریک ہے جو صدیوں کے ظلم کے خلاف آج صف آرا ہے گر اس کی ابتداء بھی برطانوی دور بی میں ہوئی تھی' اور ڈاکٹر امبیدکر کی شخصیت جو اچھوت لوگوں میں سے پیدا ہوئی ایبا صرف برطانوی دور میں بی مکن تھا' درنہ قدیم بندوستان کی روایات میں اچھوت لوگوں کا اس طرح سے آگے بوھنا ناممکن تھا۔

آزادی اور مسادات وہ نظریات تھے کہ جنوں نے معاشرہ میں انسان کی عظمت احرام ' اور نقدس کو قائم کیا۔ ان نظریات نے معاشرہ میں اختلاف 'کش کمش' اور تصادم کی بنیاد ڈالی اور انہیں بنیادوں پر ہندوستان میں آزادی کی تحریک ابھری۔

4

نو آبادیاتی دور کا ایک اور اہم پہلوجس نے معاشرے میں امن و امان قائم کیا وہ قانون کی بالدی اور تعدلیہ کی آزادی تھی۔ اس نے قانون کی نظر میں ادفیٰ و اعلیٰ سب کو برابر کر دیا 'اور برشری کو اپنے حقوق کا احساس ہوا۔ قانون کی اس بالادی کے ساتھ ہی پرلیس کی آزادی' اور مرشری کو اپنے معاشرے میں خود اعتادی کو پیدا کیا 'اور انہیں روایات اور اداروں کی وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ اگریزی حکومت کے خلاف آزادی کی تحریک چلائی جاسکے۔ آگرچہ نو آبادیاتی

ص ابر من مندین میں کے علاقے میں اور میں ہوت کے بغیر راہنماؤں کو جیلوں بعد و الدے گر

آزادی کے راہنماؤں نے اسمیں کے قانون اور اسمیں کی روایات و اواروں کا سارا لے کر ان ے جنگ اور کومت کو مجور کیا کہ وہ قانون کی پابندی کرے۔

نو آبادیاتی دورکی ہے اہم خصوصیات تھیں کہ جن کی وجہ سے وہ ہندوستان پر کامیالی کے ساتھ حکومت کر سکے اور ایک جام آدی کو سکون اور امن کی ایسی ذندگی دی کہ آج تک اس کی یادیں لوگوں کے زہنوں میں موجود ہیں۔

ای کے جب ہندوستان میں یورپی تعلیم یافتہ طبقے نے تو آبادیاتی نظام کے خلاف جدوجدد
کی تو ابتداء میں انہوں نے یہ مطالبہ نہیں کیا کہ اگریزوں کو ہندوستان سے نکال دیا جائے 'اور
نو آبادیاتی اواروں کو بالکل ختم کر دیا جائے بلکہ انہوں نے ان اواروں میں اپنی شرکت پر زور دیا
اور اگریزی حکومت کو بر قرار رکھنے کی کوشش کی کیونکہ ان کا یہ خیال بالکل صبح تھا کہ صرف
اگریزی حکومت میں رہتے ہوئے ہندوستان کے لئے یہ ممکن ہے کہ وہ سابی 'سیاس 'اور معاشی طور پر ترتی کر کے گا اور ہندوستان ایسے ملک میں جو کئی قوموں 'فد ہمبوں 'اور ثقافتوں پر مضمل عور پر ترتی کر کے گا اور ہندوستان ایسے ملک میں جو کئی قوموں 'فد ہمبوں 'اور ثقافتوں پر مضمل ہے 'اس میں اتحاد برقرار رہے گا۔ اس لئے ان کی یہ خواہش تھی کہ جب ملک ایک ایسی اینچ جائے گا کہ جماں اسے نو آبادیاتی حکومت کی ضرورت نہیں رہے گی تو اس وقت شروئ پر پہنچ جائے گا کہ جماں اسے نو آبادیاتی حکومت کی ضرورت نہیں رہے گی تو اس وقت شروئ ترادی کا مطالب کیا جائے گا۔ اس کے ہندوستان کی پس ہوا جب انہیں نو آبادیاتی حکومت کے معاشی انتصال اور اس کے بتیجہ میں ہندوستان کی پس ہوا جب انہیں نو آبادیاتی حکومت کے معاشی انتصال اور اس کے بتیجہ میں ہندوستان کی پس اندگی کا احساس ہوا۔ اس شعور کے آتے ہی ان کا مطالب سے ہوا کہ ہندوستان کو مکمل آزادی

لمنی جاہے ٹاکہ وہ اینے ذرائع کو استعال کرکے ترقی کر سکے۔

# 14 اگست: روز حساب

4 اگست پاکتان کی آزادی کا دن ہے اور اس دن کی اہمیت اس میں ہے کہ اسے وو نقط بائے نظر سے دیکھا جائے: ایک تو یہ کہ 14 اگست 1947ء وہ دن تھا کہ جب ہماری جدوجمد کی تحریک نقط عروج پر پہنچ کر کامیابی کی شکل میں ظاہر ہوئی اور مسلمانوں نے جس علیحدہ ملک کا مطالبہ کیا تھا' وہ ملک معرض وجوہ میں آئیا۔ اس دن کی اہمیت کو طابت کرنے کے لئے' جدوجمد آزادی کے دوران لوگوں نے جو قرانیاں دیں' راہنماؤں نے جن جن تکالیف کو برداشت کیا' ہندوؤں نے جس دشنی کا مظاہرہ کیا اور اگریزوں نے جس جانبداری کا شبوت دیتے ہوئے ہندوؤں نے جس دشنی کا مظاہرہ کیا اور اگریزوں نے جس جانبداری کا شبوت دیتے ہوئے مسلمانوں کے ساتھ زیادتیاں اور ناانعمافیاں کیں ان کی تفصیلات اس موثر انداز میں بیان کی جاتی ہیں کہ جس سے پڑھنے والوں میں اپنے راہنماؤں کے لئے عزت و احرام کے جذبات پیدا ہوتے ہیں' اور وہ ان کی وائسندی' فراست' اور عقل مندی کی تعریف کرتے ہیں کہ جس کی وجہ سے انہیں آزادی میں ہوئی اور ان کی ذہبی شاخت پر قرار رہی۔

ایک دو سرا نقط نظریہ ہے کہ 14 اگست کو تحریک آزادی کے پس منظر میں دیکھنے کے بجائے ان حالات و واقعات کی روشنی میں دیکھا جائے کہ جو 1947ء ہے اب تک ہاری سیاست 'معیشت' اور ساجی زندگی میں ہوئے ہیں۔ اگر اس طرح سے 14 اگست کا تجزیہ کریں گے تو اب یہ دن ہاری کامیابی' فنخ' اور کامرانی کی علامت کے بجائے' ہاری بدعوانیوں اللہ کے 'طح' لوٹ کھوٹ' اور بے ایمانیوں کی تاریخ کی صورت میں ہارے سامنے آئے گا۔ یمی وجہ کے سرکاری طور پر 14 اگست کا دن مناتے ہوئے اس کے 47ء سے پہلے کے حالات کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ اور 47ء کے بعد جو کچھ ہوا' اسے نظرانداز کر دیا جاتا ہے۔

ای لئے پاکتان کی ہر حکومت نے 14 اگت کو سرکاری طور پر شاندار طریقہ سے مناکر اس بات کی کوشش کی کہ ماضی کے کارناہے بیان کر کے اپنے جرائم کو چھپایا جائے 'اور ان کی پردہ پوشی کی جائے۔ اس لئے یہ وستور ہو گیا ہے کہ اس دن ملک بحر میں پریڈیں ہوتی ہیں ' مضایاں تقسیم ہوتی ہیں 'اور لوگوں سے کما جاتا ہے کہ وہ اس دن کے نقدس کو برقرار رکھیں۔ چراغاں ' جمنڈے لرانا' قومی ترانے گاتا' اور جذبات سے بھری تقریریں کرنا' اس لئے ضروری ہے کہ اس طرح سے لوگوں کی توجہ موجودہ مسائل سے ہٹا دی جائے 'اور وقتی جذبات ہیں دوب کر لوگ اپنی غربت 'بعوک' عاری' اور دو سرے مسائل کو بحول جائمیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ اگر قوی دن کو اس وقت منایا جائے کہ جب ہم اپنے مسائل پر قابو پائمی' لوگوں کو باعزت مقام دیدیں' اور ملک ہیں تحفظ فراہم کریں' تو اس سے لوگوں ہیں فخر کے جذبات پیدا ہوں کے۔ اگر کی دن غربت و افلاس و ذات کے بارے لوگوں کے درمیان شان و شوکت سے منایا جائے گا تو اس سے کوئی فائدہ نمیں ہوگا۔

لین 14 اگست کا دن ہمیں یہ موقع فراہم کرتا ہے کہ ہم اپنی ماضی کی غلطیوں اور کررویوں کا تجزیہ کریں اور ان سے کچھ سیکھیں' اور ان بنیادوں پر اپنی تاریخ کو شخص کی کوشش کریں۔ سب سے اہم چیز تو یہ ہے کہ 14 اگست مسلمان قومی پرسی کی ایک علامت اور اس کا اظمار ہے کہ اس دن برصغیر کے مسلمانوں کی جدوجہد کے بتیجہ میں پاکستان وجود میں آیا۔ لیکن مسلمان قوم پرسی اور دونوں کی مسلمان قوم پرسی اور دونوں کی ابتداء کی وجوہات بھی ایک دو سرے سے مختلف ہیں۔ ہندوستانی قوم پرسی نو آبادیا تی نظام کے رد ابتداء کی وجوہات بھی ایک دو سرے سے مختلف ہیں۔ ہندوستانی قوم پرسی نو آبادیا تی نظام کے رد عمل میں مغربی تعلیم یافتہ طبقے کی کوشوں کے بتیجہ میں ابھری۔ اس لئے ہندوستانی قومیت نی جز اس خوف پر بھی کہ ہندو اکثریت ان کو محکوم کرے گی۔ اس کے برطاف مسلمان قومیت کی جز اس خوف پر بھی کہ ہندو اکثریت ان کو محکوم کرے گی۔ اس کے دو نو آبادیا تی نظام کے خلاف نہیں بلکہ ہندو قومیت کے خلاف نہیں۔

ان دو مخلف رجانات کی وجہ سے تقتیم کے بعد دونوں مکوں کے سابی ڈھانچہ کی تفکیل'
اور سابی عمل ان سے متاثر ہوا۔ ہندوستان میں سیکولر نظام کی بنیاد ڈالی گئی کہ جس میں مختلف
عناصر کو دستوری تحفظات دیئے گئے 'اور ملک کی غیر کھی پالیسی کو غیر جانبدارانہ رکھا گیا۔ پاکستان
میں اس کے برعس یہ کوششیں ہو کیس کہ مسلمان قومیت کی بنیاد پر ایک قوم کی تفکیل کی
جائے 'اور اس میں ہندوؤں کے ظاف جو عضر ہے 'اسے تقسیم کے بعد بھی برقرار رکھا جائے۔
چونکہ مسلمان قومیت کے کردار میں نو آبادیاتی نظام یا سامراج کے ظاف کوئی خراؤ نہیں تھا
اس لئے پاکستان آسانی کے ساتھ سامراجی بلاک میں شامل ہو گیا اور یماں تک آگے بردھا کہ
اس نے ملک اور لوگوں کی آزادی کو بھی اس پر قربان کر دیا اور ساتھ ہی ہندوؤں کے خلاف
اس نے ملک اور لوگوں کی آزادی کو بھی اس پر قربان کر دیا اور ساتھ ہی ہندوؤں کے خلاف
جذبات کو برابر بحر کایا جا تا رہا۔ اگرچہ یہ ضرور ہوا کہ ہندوؤں کے خلاف جن نفرت کے جذبات
کو برقرار رکھا گیا تھا اس کا فاکدہ سیاستدانوں سے زیادہ فوج نے اٹھایا اور انہیں اقتدار سے
علیمہ کرکے تمام طاقت اپنے ہاتھوں میں لے لی۔

اس کے دو سرے نتائج یہ نظے کہ مسلمان قومیت کی وجہ سے پاکستانی قوم کی تھکیل سے نہیں اقلیتوں کو فارج کر ویا گیا، جس کی وجہ سے پورا معاشرہ نگ نظر اور قوت برداشت سے محروم ہو گیا، اور یہ وہ رجمانات سے کہ جنوں نے جسوریت کی قدروں اور اداروں کو پروان نمیں چھنے دیا۔ نہی اقلیتوں کے ساتھ ساتھ سیکول ساجی اور ثقافتی جماعتوں اور افراد کو ملک و معاشرے کی تغیرے علیحہ کرکے ان کے ساتھ اتھیا ذی سلوک کیا گیا۔ یمی وجوہات تھیں کہ و معاشرے کی قدیرت کی وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے معاشرہ میں بنیاد برس کو فروغ ہوا اور اس کو ریاست کی جانب سے نہ صرف تحفظ ملا بلکہ اس کی سربرستی کی گئی۔

اس کے علاوہ یہ بات بھی ذہن میں رکھنی چاہئے کہ مسلم لیگ ،جس نے کہ پاکتان کی تحریک کو آگے بردھایا اور آخرکار ملک کو تقیم کرایا۔ اس کی اپنی جماعتی تفکیل اور کام کرنے کے طریقوں نے ملک کے سامی نظام کو متاثر کیا۔ مثلاً مسلم لیگ میں راہنماؤں کا اس قدر تسلط تھا کہ ایک عام کا، کن کو اس کا کوئی حق نہیں تھا کہ وہ اس کی کارکردگی پر اعتراض کر سے 'یا ماوا ، . ک، هرز عمل بر تقید کرتے ہوئے آواز بلند کر سے۔ تمام سامی نیسلے راہنماؤں کے درمیان ہو جاتے تھے' اور اس کے مواقع نہیں ہوتے تھے کہ ان فیصلوں پر بحث و مباحث ہو' اور اس کا تفسیل سے جائزہ لیا بائے۔ لیگ کے راہنماؤں نے محمد علی جناح کو اپنا راہنما بنا کر فیسلے کے تمام اختیارات ان کے برد کر دیئے تھے' للذا ان کارکردگی کے نتیجہ میں غیرجمہوری طرز کارپیدا ہوا' جو بعد میں تقریباً ہماری تمام سامی جماعتوں میں جڑ پکڑگیا۔

اس کے علاوہ لیگ نے اپنی سائی تحریک کو سلمانوں کے زہبی جذبات کو ابھار کر آگے برهایا' اور معاشرہ کے اہم سابی'، ر معاشی مساس' جن میں تعلیم' صحت' اور غربت آتے ہیں ان کی طرف زیادہ توجہ نمیں دی۔ ہی آگے جس کر پاکستان کی سیاسی پارٹیوں کا منشور رہا کہ انہوں نے دستوری اور سیاسی مسائل کر اہمیہ ، دی اور محض لوگوں کے جذبات مشتعل کرکے ان کی حمایت حاصل کی۔ اس لئے سیا می جماعتیں تو اقتدار میں آتی رہیں گر لوگوں کے بنیادی مسائل اس طرح سے قائم رہے۔

لیگ نے پاکتان کے قیام کے اید اس بات کی سنجیدگی سے کوشش نہیں کی کہ وہ معاثی تق اور صنعتی عمل کو تیز, ترکرنے کے لئے منصوبہ بندی کرے۔ اس لئے ہماری سیاسی جماعتوں میں کسی میں معاثی مسائل اور ان کی ا، بت کا احساس نہیں ہوا۔

اس لئے اگر پاکتان تحریک کی جد جد کو ذہن میں رکھا جائے اور یہ دیکھا جائے کہ تقسیم کے بعد سے اب تک ہمارے حکمران کا بقول نے کیا کارکردگی دکھائی کو یہ بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ اس پوری ہاری جمیں ہمیں ان کی ناکای اور برعنوانی کی داستانیں ملتی ہیں اور صاف نظر آنا ہے کہ اندوں نے کس طرح سے ملک و قوم کے اتحاد کو پارہ پارہ کیا۔ عوام کے حقوق کو خصب کیا اور ملک میں جموری اقدار کو ابھرنے کا کوئی موقع نمیں دیا۔ اس لئے 14 اگرت کا دن جمیں اس ہاری کی یاو دلا آ ہے ' اور جمیں یہ سبق دیتا ہے کہ اگر ملک کو جمہوری اور سیکولر بنانا ہے تو اس کے لئے نئے سرے سے جدوجمدکی ضرورت ہے۔

## ا قلیتیں اور تحریک پاکستان

اقلیت اور آئٹریت کی کوئی ایک کمل اور جامع تعریف نمیں کی جاسکتی ہے۔ کیونکہ یہ تعریف وقت اور ضرورت کے ساتھ بدلتی رہتی ہے۔ آگرچ اکٹریت و اقلیت کی تقتیم ذہب فرقہ ان اور نسل کی بنیادوں پر ہوتی ہے، گر اس میں افراد کی پوزیش تبدیل ہوتی بنتی ہے۔ ایک فرد ایک جگد انٹریت سے تعلق رکھتا ہے، تو دو سری جگہ وہ اقلیت کا رکن بن بن باتا ہے۔ اکٹریت و اقلیت کے تضادات اس وقت ابحر کر سامنے آتے ہیں جب مفادات کا براؤ ہو۔ اکٹریہ بھی ہوتا ہے کہ تعمرال طبقے جب ساسی و معافی مسائل کو حل کرنے میں ناکام بوجاتے ہیں تو اس موقع پر لوگوں کی توجہ ہٹانے کی غرض سے انہیں اقلیتوں کے خلاف بحرکاتے ہیں۔ اس صورت حال کی وجہ سے اقلیتیں بھیشہ معاشرہ میں عدم تحفظ کا شکار رہتی ہیں۔

اس مئلہ کے عل کے لئے موجودہ دور میں قوی ریاست کی تشکیل' جمہوری اداروں اور قدروں کا فروغ اور سیکولرازم اس بات کی کوششیں ہیں کہ قوم کی تقییر میں ندہب فرقہ ' زبان ' اور نسل کے فرق کو ختم کر دیا جائے آگہ تمام افراد مساوی حقوق کے ساتھ قوم کی تشکیل کر عیس۔ جن معاشروں میں قوی ریاست کے دجود میں آنے کے بعد ایک قوم بی ' وہاں معاشرہ کی بھری ہوئی قوتیں ایک جگہ جمع ہو گئیں' اور اس کے نتیجہ میں ملک نے ترق کی 'لیکن جن ملوں میں اگریت و اقلیت کا فرق ہے ' وہاں یہ قوتمی بھی بٹی ہوئی ہیں۔

برقتمی ہے پاکتان بھی اس عمل ہے دوچار ہے' اور اقلیتوں کو قوی دھارے ہاکر انسیں علیحدہ رکھا جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں تاریخ کو مشخ کیا جا رہا ہے تاکہ اقلیتوں کو تاریخ ہے بالکل فارج کر دیا جائے۔ اس قشم کی تاریخ کا بتیجہ یہ نکل رہا ہے کہ اقلیتیں خود کو قوی بھارے سے علیحدہ سجھنے گئی ہیں' اور جب وہ اس قشم کی تاریخ پڑھتی ہیں تو ان میں ایک احساس ممتری پیدا ہو تا ہے۔ یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ جب تاریخ انہیں ماضی کا کوئی ورشنیں دے گئ تو ان کے لئے ماضی پر فخر کرنے کی کوئی وجہ بھی نہیں ہوگی' اور وہ خود کو اجنبی اور ایجھوت سمجھنا شروع کر وس گے۔

یاں پر سوال یہ پذا ہو آ ہے آخر اقلیتوں کو قوی دھارے اور قومی تاریخ سے کیول نکالا

جا رہا ہے' اس کی وجوہات کیا ہیں؟ وجہ یہ ہے کہ پاکستان کے قیام کے بعد یہ سمجھا جانے لگا کہ یہ کی نے ملک کی تفکیل نمیں بلکہ فتح تھی' اور جس طرح فاتح افواج ملک کی فتح کے بعد خود کو اس کا حقد ار بجھنے گئی ہیں' اور اس ملک کی مال و دولت کو مال غنیمت سمجھ کر اس کی لوث مار میں مصوف ہو جاتی ہیں' کی کچھ ہمارے ملک میں ہوا۔ تحریک آزادی کے کارکنوں کی بڑھی ہوئی تعداد نے اس ملک کے ذرائع کو کم سے کم کر دیا۔ اب ہر ایک کی یہ کو شش ہے کہ خود کو تحریک آزادی کا کارکن ثابت کرے' اور اس کے معاوضہ میں ملک کے ذرائع کو لوٹے۔ کی وجہ ہم کہ ہمارے ہاں محب وطن' اور غدار وطن کی اصطلاحات اس قدر عام ہیں' اور جو بھی اقتدار میں ہوتا ہے وہ مخالفین کو غدار قرار دے کر لوث تھوٹ کے سارے حقوق اپنے لئے محفوظ کر لیتا ہے۔

یماں اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ تحریک آزادی کو بھی مخضر طور پر سمجھا جائے۔ ہندوستان میں تحریک آزادی کی ابتداء 1885ء میں کا گرس کے قیام سے ہوئی' اور کا گرس میں اس وقت ہندو' مسلمان' عیسائی' پاری اور بدھ مت' سب ہی نداہب کے ماننے والے شائل تھے اور یہ انہیں کوششوں کو بھیجہ تھا کہ ہندوستان میں سیاسی شعور بیدار ہوا' اور انگریزوں کی حکومت کے خلاف حدوجہد کا آغاز ہوا۔

اس کا دوسرا مرحلہ اس وقت شروع ہوا' جب شملہ وفد' اور مسلم لیگ کے قیام کے بعد ہندوستان کے مسلمانوں نے بحثیت اقلیت کے اپنے حقوق کی جدوجمد کی- اس وقت تک صرف حقوق کی بات تھی مکن تقیم کرنے کی بات شروع نہیں ہوئی تھی-

ایک علیحدہ وطن کی بات 1937ء کے الیکن اور لاہور ریزولوش کے بعد شروع ہوئی۔
اس لئے تاریخ میں یہ اہم سوالات ہیں کہ تحکیک پاکستان میں کس نے حصہ لیا؟ اور وہ کون
سے عوامل تھے کہ جن کی وجہ سے ہندوستان تقسیم ہوا؟ ہمارے مورخ تو اس کا بروا سادہ سا
ہواب وے دیتے ہیں کہ پاکستان کا خواب علامہ اقبال نے موسکما 'اور قائد اعظم نے اس خواب
کی شخیل کر دی 'لندا اس پورے عمل میں کمی عوامی جدوجمد کا تذکرہ نمیں 'اگر ان دو
صفحمیتوں کے بعد کچھ بچتا ہے تو وہ لیاقت علی خان 'عبدالرب نشتر 'اور چند دو سری شخصیتوں کے

حصہ میں آجا تا ہے۔ اور اگر قائد اعظم کی بات پر یقین کر لیا جائے تو ان کے کہنے کے مطابق " پاکستان میں نے اور میرے ٹائپ رائٹر نے بنایا ہے "اس کے بعد تو اس تحریک سے مجھی خارج ہو جاتے ہیں اور تحریک پاکستان کے کسی کار کن کی مختجائش نہیں رہتی ہے۔ مدر ایس مقال سے معادن کے کسی کار کن کی میں نہیں نہیں دہتی ہے۔

اس لئے جب اقلیتوں پر یہ اعتراض کیا جائے کہ انہوں نے تحریک پاکتان میں حصہ نہیں

ایا تو اس پر یہ سوال مناسب ہوگا کہ اس تحریک بیل کس نے حصہ لیا؟ کو تکہ پاکستان بیل تو ایے بہت کم نوگ ہیں جو اس کے دعویٰ دار ہو کتے ہیں۔ دجہ یہ ہے کہ یہ علاقے جو آج پاکستان بیل ہیں بیاں پاکستان کے حامی 1937ء کے بعد پیدا ہوئ اور یمال کے سیاستدانوں ، زمینداروں اور پیروں نے اس وقت اس تحریک بیل شمولت کی کہ جب انہیں اس بات کا ایقین ہو گیا کہ یہ تحریک کامیاب ہوگ۔ اس لئے یہ سوال اہمیت کا حامل ہے کہ کیا ان کی شمولت مفادات پر منی تھی یا وہ دل سے اس کے ساتھ تھے۔

اور پھریہ سوال بھی ہے کہ اگر اقلیتوں نے تحریک پاکتان میں حصہ نہیں لیا تو کیا انہوں نے اس کی خالفت کی! اور اگر انہوں نے حصہ نہیں لیا تو کیوں؟ کیا وہ ایک الی تحریک میں حصہ لیتے جو زہبی بنیادوں پر ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان ہو رہی تھی؟ کیا عیمائی ہندو اور پاری ایک الی تحریک میں سرگرم ہوتے کہ جس میں ان کے حقوق کے بارے میں کوئی منانت نہیں تھی؟

پھر اس چیز کو بھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ تحریک پاکستان کسی عوامی جدوجمد کا نام نہیں تھا' بلکہ یہ ایک دستوری اور سیاسی جنگ تھی کہ جس میں معاملات گفت و شنید کے ساتھ ہو رہے تھے اس لئے اس کے جو نتائج نکلے وہ لوگوں کی توقعات کے خلاف تھے۔

پاکتان بنے کے بعد یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ تحریک پاکتان جن بنیادول اور نظرات پر چلائی گئی تھی' پاکتان کی تفکیل کے بعد ان کی ضرورت باتی نہیں رہی۔ کیوئے۔ پاکتان میں ہر ذہب' ذات' فرقہ' اور نسل کے لوگ آباد ہیں۔ ای لئے ابتدائی دور ہی میں قائد اعظم نے اس بات کی کوشش کی کہ بیوروکریی' فوج' اور دوسرے ادارول میں اقلیتوں کو مساوی بنیاد پر شریک کیا جائے۔ کیوئکہ ایک قوم کی تفکیل ای وقت ہو عمق ہے کہ جب ہر شریک کیا جائے۔ کیوئکہ ایک قوم کی تفکیل ای وقت ہو عمق ہے کہ جب ہر شریک کیا جائے۔ کیونکہ ایک قوم کی تفکیل ای وقت ہو عمق ہے کہ جب ہر شریک کیا جائے۔

اس لئے آج پاکتان کا اہم مئلہ یہ ہے کہ اسے کیے قائم رکھا جائے؟ کیا اکثریت واقلیت کے فرق کو مناکر' اور ایک قوم کی تقمیر کر کے یا اس فرق کو قائم رکھ کے' اور قوم کو مختلف خانون میں بانٹ کر۔ اگر ایک قوم اور ایک ملک کی تقمیر کرنا ہے تو اس کے لئے جمہوری اور سیکولر اواروں کو مضبوط کرنا ہوگا۔ کیونکہ انہیں بنیادوں پر مختلف جماعتیں اور گروہ اپنے مفاوات ایک کر سیس گی۔ اور اس کے ساتھ ہی اس میں ایک ایس تاریخ کی تفکیل بھی ضروری ہے کہ جس میں ایک ایس تاریخ کی تفکیل بھی ضروری ہے کہ جس میں سب برابر کے شریک ہوں۔ ہو' بلکہ جس میں سب برابر کے شریک ہوں۔ اور یہ بھی ذہن میں رکھنا ہوگا کہ تاریخ وہی نہیں بناتے ہیں جو حکمران ہوتے ہیں' یا جن

کی پاس سای طاقت و قوت ہوتی ہے ' بلکہ آریخ بنانے میں ان لوگوں کا سب سے براحمہ ہوتا بہ ہو تا بہ ہو تا ہو خاموثی سے اپنے پیشہ اور کام کے ذریعہ معاشرہ میں تبدیلیاں لاتے ہیں۔ اب تک عوام کی ان سرگرمیوں سے مورخوں نے چٹم پوٹی کی گر اب تاریخ مرف محران طبقوں کے کا رناموں کا ریکارڈ نمیں ربی۔ بلکہ یہ ان عوامی سرگرمیوں کا کمرائی سے جائزہ لے رہی ہے کہ محرک رکھتی ہیں۔ اس لئے تاریخ میں ہر فرد 'گروہ' جماعت کی اپنی ایک اہمیت

ہم تحریک آزادی کی آری میں صرف راہنماؤں کو یاد رکھتے ہیں گراس میں اس عوائی کردار کو بھول جاتے ہیں کہ جنوں نے جلسوں و جلوسوں میں حصد لیا۔ پولیس کے ظلم سے اور نید کی سختیاں برداشت کیں۔ اور بیہ کون کمہ سکتا ہے کہ ان جلسوں و جلوسوں میں نسل و پر بب فرقہ 'ذات' اور نسل کے لوگوں نے حصد لیا تھا۔ جب یہ مجمع ہوتا ہے تو اس میں نسل و است و خرجہ سب مث جاتے ہیں اس وقت یہ عوام ہوتے ہیں۔ اور ان ہی کی حمایت اور جذبہ بیار براہنما بنتے ہیں اور اپنا تاریخی کردار اداکرتے ہیں۔

اس لئے ہمیں ایسی تاریخ کی ضرورت ہے کہ جس میں اکٹریت و اقلیت سب کو بلا تذبیّ با عزت مقام دیا جائے۔ ورنہ کس کس کو تاریخ سے نکالا جائے گا' اور کس کس کو غدار وطن کیا جائے گا' کیونکہ اس صورت میں تحریک آزادی کے خود ساختہ کارکنوں کی ایک اقلیت بن جائے گا۔ جو ملک کی مظلوم اکٹریت پر ہاشمٹ ہتھکنڈوں کے ساتھ حکومت کرے گی' اور انہیں ان کے حقوق سے محروم کرے گی اور اس اکٹریت میں ہرند ہب و فرقہ کے لوگ ہوں گے۔

# سندهى قوم پرستى اور مهاجر شناخت

چونکہ پاکتان مسلم قومیت کی بنیاد پر بنایا گیا تھا اس لئے اس بیل تمام علاقائی اور صوبائی شاختوں کو غداری کا متراوف سمجھا گیا اور اس بات پر زور دیا گیا کہ پاکتان کے تمام صوب اپنی شافت ختم کر کے خود کو مسلم قومیت بیل فیم کر دیں۔ لیکن ہمارے حکمانوں نے اس حقیقت کو فراموش کر دیا کہ مسلم قومیت کی بنیاد چو تکہ ہندوؤں کے خلاف تھی اس لئے تقتیم سے پہلے اس کا کردار اور تھا، گرپاکتان بنے کے بعد نے سیاسی حالات اور نے تقاضوں کے تحت مسلم قومیت کے نظریہ کو استعمال نہیں کیا جا سکتا تھا کیونکہ آزادی کے بعد پاکتان کے ہر علاقے اور صوبہ کو اس کی توقع تھی کہ اس کی ترتی ہوگی اور انہیں سیاسی حقوق ملیس کے، گرفیر مساوی معاشی ترتی، اور غیر جموری طرز حکومت نے ان کی ان امیدوں کو ختم کر کے دکھ دیا "ور انہوں نے خود کو اس طرح سے نو آبادیا تی نظام میں جکڑا ہوا پایا۔

لنذا سدهی قومیت ملک کے میاسی نظام کی ناکای کی پیدادار ہے کہ جو آزادی کے بعد ان کے مطالبات اور ان کی خواہشات کو پورا نہیں کر سکا۔ اس لئے یہ مسلم قومیت کے خلاف ہے کہ جس میں اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ علاقائی اور صوبائی شناختوں کو ختم کر کے سب مسلمان ایک ہو جائیں۔ اور جب ذہب کی بنیاد پر ایک قوم بنانے کی کوشش ہوئی تو اس میں ذہبی اقلیتوں کو بھی خارج کر دیا گیا اور انہیں معاشرہ میں ثانوی مقام دیا گیا۔

اس کے رو عمل کے طور پر سدھی قومیت نے اپنی بنیاد زبان اور آریخ پر رکمی اور وہ تمام لوگ جو سدھی زبان بولتے ہیں انہیں ندہب اور نسل کے فرق کے باوجود ایک قومیت میں ضم کر لیا۔ اس کے اس سکولر رجمان کی وجہ سے سندھ کی ہندو آبادی کو سندھی قومیت نے تحفظ دیا اور بھی وجہ ہے کہ ہندو طلباء اور دانش وروں نے اس کی حمایت کی کیونکہ اس میں انہیں جو ساوی مقام ملا وہ مسلم قومیت نے انہیں نہیں دیا تھا۔ یمی وجہ ہے کہ مسلم قومیت کے حامیوں اور نظریہ پاکتان کے رکھوالوں کے لئے یہ اتحاد غداری کے متراوف ہوا۔ اور انہوں نے اس پر زبردست تقید کی یہاں تک کہ سندھ کے ہندوؤں پر غداری کے الزامات الله کا دیمن اور ہندوستان کا ایجنٹ بنا دیا گیا ، جب کہ حقیقت صرف

ا تیٰ ہے کہ ہر جماعت اور گروپ کو اپنی بقا کے لئے تحفظ کی ضرورت ہوتی ہے' اور جہاں بھی انہیں عزت دی جائے گی وہ اس نظریہ اور نظام کا ساتھ دیں گے۔

پاکتان میں سای عمل کے بتیجہ میں سندھیوں کے ساتھ ساتھ دو سری چھوٹی قومیتوں میں سے اسلام ہوا ہوگیا کہ اگر انہوں نے مسلم قومیت کی جمایت کی تو اس کے بتیجہ میں انہیں ان کے حقوق کھی نہیں ملیں گے، اور انہیں قوت و طاقت اور تبلیغ کے ذریعہ مجبور کیا جاتا رہے گا کہ وہ اپنی شاخت کو بھول جائیں اور اپنے حقوق کی کوئی بات نہ کریں۔ اس لئے مسلم قومیت کے دائرے میں رہتے ہوئے، ان کے لئے باعزت مقام حاصل کرنا نا ممکن ہے۔

اس کے برعکس سندھی قومیت نے سندھیوں کو ایک علیحدہ سے شاخت دی' اور وہ اس شاخت کی بنیاد ہر اینے حقوق کا مطالبہ کر سکتے ہیں۔

مماجر کمیونی نے بھی اس راستہ کو اختیار کرتے ہوئے نبان کی بنیاد پر مختلف ہاجی نقافی اور نسلی کردیوں کو آپس میں متحد کیا اور اس اتحاد کو مزید مضوط کرنے کی غرض سے انہوں نے تحریک آزادی کی آرخ سے مدد لی۔ جس میں انہوں نے پاکستان کی تفکیل میں مماجروں کی قریانیوں کو اجاگر کیا اور اس بات پر زور دیا کہ ملک کی تقییم میں انہوں نے جو تکالیف ازیتیں اور دکھ سے جی انہیں نظر انداز نہیں کرنا چاہے۔ فرقہ وارانہ فسادات میں قتل عام 'جرت کی اذیتیں' اور پاکستان کے بخ کے بعد اس کی تعمیر اور استحکام میں ان کا حصہ اہم ہے۔ اس لئے اذیتیں' اور پاکستان کے بخ کے بعد اس کی تعمیر اور اپنی شاخت اس سے علیحدہ قائم کی ۔۔

الکن ان دونوں میں کچھ فرق بھی ہے۔ مہاجر شاخت کی بنیاد اس قدر وسیج اور سیکولر نہیں جیسی کہ سندھی قومیت کی ہے۔ اگرچہ یہ مسلم قومیت کو رد کرتی ہے اور اس نے ذہبی راہنماؤں اور علاء کے اثرورسوخ کو بھی کم کیا ہے۔ لیکن اس کے بادجود اس نے ذہبی علامتوں کو افتیار کر کے لوگوں کے جذبات کو ابھارا ہے، مثلاً قرآن خوانی کی مجلسیں، یا جلسوں میں عورتوں کا مردل پر قرآن شریف اٹھائے ہوئے چلنا وغیرہ۔ انہوں نے کھل کر بھی سیکولر ازم کی بات نہیں گی۔

مهاج قومیت کا مثبت پہلویہ ہے کہ اس نے متوسط طبقے کو پہلی مرتبہ سیاست میں ابھارا' اور طبقہ اعلیٰ کو کوئی زیادہ اہمیت نہیں دی۔ لیکن ساتھ ہی اس کی کوئی ایسی بنیاد نہیں کہ جس میں منصوبہ بندی ہو' یا جس کی دانش ورانہ بنیاد ہو' اس لئے انہوں نے کسی پروگرام پر عمل کرنے کے بجائے' سندھ میں بسنے والی دو سری قومیتوں سے جھڑے کئے اور آخر میں بالکل تھا ہو کر رہ گئے۔ انہوں نے اس کا اندازہ نہیں لگایا کہ پاکتان میں ان کا تعلق ایک ایے کروپ ے کہ ایک ایسا میں ہو کہ ایک ایسا ہے کہ ایک ایسا منموبہ مرتب کیا جا آگہ جس میں دو سری قوموں سے نفرت کے بجائے ان کے مظلوم طبقوں کو ساتھ میں طایا جا آگ کیونکہ مماجروں کے علاوہ دو سری قومیتوں میں سرداروں اور جا گیرداروں کا بورا بورا تبلط ہے۔

پر بہت کی حال سندھی قومیت کا ہے کہ جو پوری طرح سے سندھ کے وڈیروں اور بیروں کے ذیر اثر ہے۔ اس لئے وہ اس کو محدود رکھنا چاہتے ہیں' اور اس میں سے عوام کو خارج کرنا چاہتے ہیں۔ اس میں سے عوام کو خارج کرنا چاہتے ہیں۔ اس وجہ سے سندھی قومیت کی تحریکیں صرف سندھ کے تعلیمی اداروں میں ہیں' جمال طالب علموں کو محدود لیڈر شپ کے ذریعہ کنٹول کیا جاتا ہے۔ اس سے باہر اس کے اثر ات

بهت کم ہیں۔

ا کین یہ بھی صحیح ہے کہ سدھ کے دانش ور'اپی قومیت کے ساتھ ہیں'اور جب بھی موقع ملا ہے وہ اپنا مقدمہ موٹر انداز میں چیش کرتے ہیں۔ اس کے برعکس اب تک مهاجر دانش ور مهاجر قومیت کا حای نہیں ہے' اور ان میں سے اکثریا تو مسلم قومیت کے ساتھ ہیں'یا چند سندھی قومیت کی حمایت کرکے سدھی و مهاجر مفادات کو مشترک کرنا چاہتے ہیں۔

سردی و یک الیک و است میں اگرچہ سندھ میں دونوں میں کش کمش اور تصادم ہے مگر ساتھ موجودہ صورت حال میں اگرچہ سندھ میں دونوں میں کشر کر رہی ہے اور اس کا داروندار ہی سیاسی صورت حال دونوں کو ایک دوسرے کے قریب بھی کر رہی ہے اور اس کا داروندار دونوں کے راہنماؤں پر ہے کہ وہ کس حد تک ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کر کے مشترکہ حقق کے جدوجمد کرتے ہیں۔

#### مزهبي رواداري

آریخ میں فرہی جنونیت اور اپنے عقیدے کی سچائی پر کمل ایمان بہت سے معاشروں میں رہا ہے' اور ای وجہ سے مومن و کافر' موحد اور مشرک کے درمیان تقیم کو جائز قرار دیا جانا رہا ہے۔ ایک مرتبہ جب کی کو اپنے عقیدے کی سچائی پر ایمان ہو جا تا ہے تو اس صورت میں وہ دو مرے لوگوں کو گمراہ اور فاس سجمتا ہے اور انہیں ساجی و ثقافی طور پر اپنے "دائرے" سے نکال کر دور کر دیتا ہے۔ اس طرح اس کی نگاہ میں ان لوگوں کا درجہ بحیثیت انسان کے بھی مگھٹ جاتا ہے۔ اس لئے ایک طرف اس کی ہیہ کوشش ہوتی ہے کہ انہیں تبلیغ کے ذریعہ یا تشدد کے ذریعہ اپنی سچائی پر ایمان لانے پر مجبور کرے اور اگر وہ اس سے انکار کریں تو اس صورت میں ان پر تشدد و اذریت' اور سخن کر کے انہیں ذیل و خوار کرے۔

ای طرح اُگر کوئی فرد ان کے عقیدے کو تشلیم کرنے کے بعد' اس سے انحراف' یا اس سے نکل کر دد سرے عقیدے کی سچائی تشلیم کرے قرایے مخص کے لئے سخت سزا اس لئے ہوتی ہے کہ اس کے اس عمل کو غداری سمجھا جاتا ہے کیونکہ یہ غداری جماعت کو کمزور کرکے اسے دو سروں کی نظروں میں حقیر کرتی ہے۔

انسانی تاریخ کے ابتدائی دور میں عقیدہ کی یہ تخی نہیں تھی۔ ہر قبیلہ اور جماعت کے اپنے الیے دیدی اور دیو تا ہوتے تھے اور ان کی تعداد بیشہ زیادہ ہوتی تھی۔ اس لئے آگر ضرورت پڑتی تھی تو وہ دو سروں کے دیوی و دیو تاؤں کو بھی اپنا لیتے تھے۔ لین جب بری سلطنین قائم ہونا شروع ہوئیں اور اقوام کو اپنے اندر ضم کرنا شروع ہوئیں اور دیو تاؤں کی تعداد محدود شروع کر دیا ، تو سابی طور پر اس ضرورت کو محسوس کیا گیا کہ دیوی اور دیو تاؤں کی تعداد محدود کردی جائے تاکہ سلطنت کی تمام رعیت ایک قتم کے دیو تاؤں کی پرسٹش کرے ، اور اس طرح کردی جائی گا کہ سلطنت کی تمام رعیت ایک قتم کے دیو تاؤں کی پرسٹش کرے ، اور اس طرح سابی اتحاد کی وجہ سابی اتحاد کی دیا تان کی وفاداریاں دیاست و حکراں کے ساتھ ہو جائیں گی اور بعناوت کے خطرات کم ہو جائیں گی اور بعناوت کے خطرات کم ہو جائیں گی اور بعناوت کے خطرات کم ہو

اس لئے دنیا میں بڑے برے نداہب کو حکمرانوں اور بری سلطنوں نے اپنے سیاس مقاصد

لئے استعال کیا۔ اشوک نے بدھ ذہب کو افتیار کر کے اپنے سامراجی عزائم کو پورا کیا۔ قو انتظام نے سیائیت کو افتیار کر کے اور رعایا کو عیسائی بنا کر اپنی ریاست کو متحکم کیا۔ می تاریخ میں صفوبوں نے ایران کی فتح کے بعد شیعہ مسلک کو زبردسی پھیلایا اور ایران کی آبادی جو اکثریت میں تھی اے شیعہ بنا کر از کوں اور عنانیوں کے خلاف اپنا دفاع کیا۔ بب ریاست ذہب کو اپنے سامی مقاصد کے لئے استعال کرتی ہے ، تو وہ ہر تشدد اور مختی جب ریاست ختی ہے کہ وہ ہر تشدد اور مختی

بادی ہو اریک میں اس کے ایک بادی کے استعال کرتی ہے اور جم تشدد اور مختی جب ریاست ند بہ ہر تشدد اور مختی جائز قرار دیتی ہے۔ اور محمران اداروں کی مدد سے دوس نے نداہب کو ختم کر کے اور کول کو رکرتی ہے کہ دیاست انڈیا کمپنی کے کچھ

ر کرتی ہے کہ ریاسی ذہب کو افقیار کیا جائے۔ ہندوستان میں ایٹ انڈیا میں سے چھ ے داروں نے بھی اس بات کی کوشش کی تھی کہ اہل ہندوستان کو میسائی بنا لیا جائے ماکہ

کی وفاداریاں ندہب کی بنیاد پر تاج برطانیہ سے وابستہ ہو جائیں-مگر 1857ء کے بنگامہ کے بعد انہوں نے ان کو خشوں کو تم کر دیا اور مشنریوں کی ریاحت

سر ارداد کم کر دی۔ یمی وجہ تھی کہ ہندوستان میں ایٹ ایڈیا سمپنی کامیاب رہی کہ اس نے ر پر ارداد کم کر دی۔ یمی وجہ تھی کہ ہندوستان میں ایٹ ایڈیا سمپنی کامیاب رہی کہ اس نے ں کے ذہبی معاملات میں زیادہ دخل نہیں دیا اور اس بنیاد پر علماء نے انگریزی اقتدار کے

جود اسے دارالحرب قرار نہیں دیا۔ کیونکہ انہیں ان کی حکومت میں ندہبی تزادی ہتی۔ اور میں صورت حال ہندوستان میں مسلمان خاندانوں کے دور حکومت میں رہی۔ انہیں

ووُں کے کا سے طبقے نے انظامی امور میں حکومت کی بردی خدمات سرانجام دین اور یکی کچھ لدھ میں ہوا کہ ساتھ طبقہ نے مسلمان حکمرانوں کے دربار میں وفاداری کے ساتھ طازمتیں کیں-

ے دار ہندو تھے۔ اور یہ سب ای وجہ سے ممکن ہوا کہ اس وقت معاشرہ میں نہ ہی ۔ واداری تھی' اور کی کو اس کے عقیدے کی بنیاد پر نہ تو کم تر سمجھا جا آ تھا' اور نہ اے عقیدہ لئے پر مجور کیا جا آ تھا۔ ہندووں اور مسلمانوں میں ساجی اور ثقافی تعلقات کی وجہ سے نہ ہی رداداری پیدا ہو می تھی' آگرچہ دونوں ایک دوسرے کے ہاتھ کا پکا کھانا نسیں کھاتے تھے' او شادی بیاہ کے موقعوں پر علیحدہ ہندو و مسلمان باور چی کھانا پکاتے تھے مگر ان باتوں کو نہ ہج ضرورت سجھ کر تشکیم کر لیا گیا تھا۔ اس کی بنیاد پر ایک دو سرے سے نفرت نہیں کرتے تھے. کیونکه نفرت ادر علیحدگ کی صورت میں ساجی و ثقافتی تعلقات متاثر ہوتے اور معاشرہ کی ہم آئی بر قرار نمیں رہ سکتی تھی۔ اس لئے ذہبی رواداری دقت کی ضرورت بن می تھی۔ صورت حال اس وقت بدلی کہ جب یا کستان کی تحریک کو نہ ہب کے نام پر چلایا گیا۔ اگر د اس تحریک کے بیچھے سای اور معاثی مقاصد تھے مگر ان مقاصد کے حصول کے لئے ذہب استعال کیا گیا اور ایک عام مسلمان کو بیه آثر دیا گیا که غیر منقیم مندوستان میں مسلمان اب ندہب اور عقیدہ کا تحفظ نہیں کر سکیں مے اور نہ اپنے ندہبی فرائض کو آزادی سے سرانجام دے سکیں گے۔ اس کا متیجہ یہ ہوا کہ جب پاکتان بنا تو عام مسلمانوں میں یہ خیال تھا کہ ب صرف مسلمانوں کے لئے ہے اور یمال دو سرے نداہب کے لوگوں کے لئے کوئی مخبائش نہیر ہے۔ بیس سے زہی تعصب اور نفرت کی ابتداء ہوئی۔ اس کے علاوہ جیسے جیسے ہماری ساس لیڈر شپ لوگوں کے مسائل حل کرنے میں ناکام ہوتی چلی گئے۔ ای طرح اس نے ندہب اور نظریہ پاکتان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ متیجہ یہ ہوا کہ ہمارے تعلیمی اداروں میں جو نصاب بنایا گیا' اس میں خصوصیت سے ذہنوں میں یہ بٹھا, گیا کہ صرف ہم سچائی پر ہیں اور باتی تمام عقیدے باطل اور فاست ہیں۔ یمی کچھ ٹی۔ وی اور ریڈیو کے ذریعہ ہوا' چنانچہ ایک عام شمری کے ذہن میں یہ خیالات پختہ ہو گئے ہیں کہ ہندو اور مغرب کے ممالک ہارے دشمن ہیں اور یہ سب مل کر مسلمانوں کی تاہی کے سامان پیدا کر رہے ہیں۔ اس لئے حاری ہر ناکای کے پیچھے مندو عیودی اور عیسائیوں کی سازش چھپی موز ہے۔ سازش کی اس تھیوری کی وجہ سے اوگوں میں ہریائے سے نفرت بیدا ہوتی ہے ، ہر غیر ملمان میں اسے اپنا دسمن چھیا نظر آتا ہے۔

ے۔ سادل ن ہل سیوری فی وجہ سے تو تول کی ہر پر سے سے سرت پیدا ہوئ ہے ہر سے
مسلمان میں اسے اپنا دشمن چھپا نظر آ تا ہے۔
ایک زمانہ تھا کہ بورب میں بھی نہ ہی تک نظری اور جنونیت کا دور دورہ تھا، گر وہاں ذہر
کو بدلنے کی ابتداء رینا سال کے دور سے شروع ہوئی اور معاشرہ میں ساجی و ثقافی اور معاثم
طور پر اس وقت تبدیلیاں آتا شروع ہو کی کہ جب سرایہ داری نے آہستہ آہستہ پرائے
جاگیردارانہ اداروں اور اقدار و روایات کو ختم کرتا شروع کر ویا۔ فنی تبدیلیوں سے ساجی رشتول
میں تبدیلیاں آتا شروع ہو کیں، شرول کی آبادی برحی تو اس نے دیماتی آبادی کے پختہ ساج
میں تبدیلیاں آتا در فرد کو شرمیں ممنام کرکے اس شناخت کو جم غفیر میں ملا دیا۔ لندا اس ا

وایاتی معاشرہ کے تمام دُھانچہ کو بدل دیا۔ زندگی کے بنگاموں میں انسان اور انسان کے تعلقات

معافی اور عاجی طور پر مغبوط ہوئے اور نہ ہی طور پر کمزور۔ جرمنی کے مشہور مورخ ارنت
ریئٹش نے اس صورت حال کی وضاحت کرتے ہوئے کما تھا کہ سموایہ واری کے پھیلاؤ سے
چرچ اور اس کے مانے والوں کے تعلقات کمزور ہو جائیں گے' اور اس صورت میں یو ندرسل
چرچ اپنے تسلط کو بر قرار نہیں رکھ سکے گا۔ ایک ووسرے مصنف جارج فائل نے اس کی نشان
بی کی تھی کہ جدید ساجی اور ثقافتی رجحانات' سموایہ واری کا بوھنا' اور محفی طور پر ہر فرد کی
بی شاخت کا ابحرنا' ند ہب کی ان بنیادوں کو ختم کر دیں گے کہ جن پر اس کا انحصار ہے۔
بی شاخت کا ابحرنا' تد ہب کی ان بنیادوں کو ختم کر دیں گے کہ جن پر اس کا انحصار ہے۔
اس مغرلی ترزیب میں جب جمہوری اقدار کا فروغ ہوا تو اس میں آہستہ آہستہ فرد کی

بہت برحتی گئی اور اس کی ساس ابہت نے اس کے مذہب اور عقیدے کو پیچیے کی طرف کی رہے۔ اور جب قوی ریاست کا نظریہ مضبوطی کے ساتھ ابحرا تو اس نے قوم کی تشکیل زبان' نسل' اور ایک جغرافیائی صدود میں رہنے والوں کی بنیاد پر کی' ذہب کے نام سے نہیں۔ اس نے ریاست کے ہر فرد کو معاشرہ میں مساوی مقام دیا اور اس کی شناخت اس کی قوم سے ۔

ہونے گی۔ جس کی وجہ سے نہ ہی شاخت کی اہمیت ختم ہوگئی۔ چنانچہ بورپ کی تاریخ میں نہ ہی رواواری کو قائم کرنے ' اور ند ہی شاخت کو ختم کرنے

پہا چہ یورپ کی ماری میں مربی رودوری و کا ہم رہے۔ مربی ہوئی ہے۔ میں قوی ریاست کے قیام' اور جمہوری اداروں کے فروغ کو بڑا دخل ہے۔ ان ہی کی وجہ سے بورپ کا معاشرہ سیکولر ہوا اور ریاست نے خود کو ند بہب سے جدا کر کے اسے لوگوں کا نجی معاملہ

قرار دیدیا۔ اس مخترے جائزہ کے بعدیہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ کیا اس کے امکانات ہیں کہ پاکستان بھی اس عمل سے گزرے گا۔ اور کیا سرایہ داری اور صنعتی ترقی کے ساتھ ساتھ جو فنی

بھی اس عمل سے گزرے گا۔ اور کیا سرایہ داری اور سعتی ترفی کے ساتھ ساتھ جو کی تبدیلیاں آئیں گی وہ ہمارے اور روایات تبدیلیاں آئیں گی وہ ہمارے ساجی رشتوں کو بدلیں گی۔ اور کیا جمہوری ادارے اور روایات

نہ ہی شاخت کو کمزور کریں گے؟ یہ ممکن ہے' گریہ صرف ای وقت ممکن ہے کہ جب ہمارا جا گیر دارانہ معاشرہ کمزور ہوگا'

اور جب جاگیر دارانہ روایات نوٹیس گ۔ کیونکہ اس وقت جاگیردارانہ اداروں اور ندہب کے درمیان زبردست رشتہ ہے جو ایک دوسرے کو سارا دیتے ہوئے ہیں۔ اس وجہ سے ہاری جمہوریت بھی جاگیردار انتخابات میں کامیاب ہوتے ہیں۔ اور جمہوری اداروں کو این طبقاتی مفادات کے لئے استعال کرتے ہیں۔ اس کی مثال ہاری

اسمبلیوں کی کارروائی ہے ہو عتی ہے کہ جس میں وہ تمام قوانین منظور ہوئے کہ جو معاشرہ کو

مسلسل بینیے کی جانب د مکیل رہے ہیں۔

اوری کچھ فنی تبدیلیوں کا ہے کہ اس وقت لاؤڈ اسپیکر کی۔وی ریڈیو وڈیو اور کمپیوٹر سب كا استعال بنياد برست جماعتين زور شور ے كركے اپنے عقائد كى تبليغ كر ربى ميں-اینے پیغام کو شہروں شہروں اور گاؤں گاؤں پہنچا رہی ہیں۔ چنانچہ معاشرہ کی ساجی اور ذہنی : کے تبدیل نہ ہونے کی وجہ ہے جمہوری اوارے اور سائنس و فنی آلات معاشرہ کو گمراہ کر اور ان میں تنگ نظری و جنونیت بیدا کرنے کے کام آرہے ہیں۔ بلکہ اس ماحول میں یہ دوا راتے حکمران طبقوں کے ہاتھ میں خطرناک ہتھیار ہیں کہ جن سے وہ اپنے ہر عمل کو جائز ا

دیتے ہیں اور اپنی یوزیشن کو مضبوط ومشحکم بناتے ہیں۔

ان حالات میں ایبا نظر آ آ ہے کہ حکمراں طبقے اور نہ ہی جماعتیں اپی ناکامیوں پر ڈالنے اور خود کو متبول بنانے کے لئے نہ ہبی جذبات کو بھڑکاتے رمیں محے اور ان کا نشانہ نہ ا قلیتیں رہیں گ۔ ایبا محسوس ہو تا ہے کہ انہیں اس کی کوئی پرداہ نہیں کہ ان کے اس <sup>ا</sup> ے ا تلیتوں میں بے چینی تھیل رہی ہے اور وہ احساس کمتری میں مبتلا ہو رہی ہیں جس کے · میں معاشرہ کی ترقی میں رکاوٹیس پیدا ہو رہی ہیں اور معاشرہ کٹ کرئنی حصوں میں تقتیم ہو ب- اوریه ایک حقیقت ہے کہ ایک ٹوٹا ہوا معاشرہ اس پوزیشن میں نہیں ہو آ ہے کہ وہ دفاع کر سکے۔ مگر ان تمام ہاتوں کے باوجود وہ اقتدار کی بنیادوں کو ندہبی تنگ نظری پر رکھنا جا ہیں۔ اور اس کی جگہ سیکوکر روایات و اداروں کو قائم کرنا نہیں چاہتے کہ جو مساوی بنیادول تمام شہریوں کو متحد کر کے ان کے ساجی' سیاس اور معاشی رشتوں کو مضبوط کر آ ہے۔ معاشر

اں ہم آہنگی سے ایک مشترکہ نقافت پیدا ہوتی ہے جو کسی بھی قوم کی شافت کے لئے ضرو

#### انثروبو

### (ملاقات: تنور قيمرشا مدانٹرويو برائے قوی ڈائجسٹ)

الشن نیوت گلبرگ کی ایک بغلی کلی کے ایک عظیم الثان بنگلے کی شکل میں کمڑا ہے۔ 13 نومبر کی دوپر کو اس کے نے ڈائریکٹر جناب ڈائٹر مبارک علی سے ملاقات کے لئے پہنچا، تو وہ اپنے پر شکوہ کمرے میں سادہ ی ساہ پتلون اور چار خانہ دار فیض میں ملبوس بیضے ہے۔ تپاک سے ملے۔ ڈائٹر صاحب کی مخصیت کے کئی پہلو ہیں \_ استاد، اخبار نویس، سان، ورخ با بخشیت تاریخ دان ان کی شخصیت، ان کی تصنیف ہیں۔

بر مغیری تاریخ کے کی نازک مقامات و معاملات کی خاصہ کئی میں ان کے قلم نے کئی متابات پر جو 'جولانیاں دکھائی میں' اس حوالے ہے کوئی ان انتقابی کتا ہے 'کوئی باغی' کوئی سرکش' کوئی کچھے اور کوئی کچھے۔ بہت سوں کے نزدیک ان کے مضبوط الفاظ کنفید ژن پیدا کرنے کی ایک فنکاری

واکثر مبارک علی جو کچھ بھی میں' اپنا کام تنگسل سے کرتے جا رہے میں-

#### ☆ ☆ ☆

راجتمان ، بھارت کی ایک چھوٹی می ریاست ہے ، ٹونک ، یمال کسی زانے میں اردد اور فار می معروف نقاد حافظ محمود شیرانی رہائش پذیر ہے۔ پیس ان کے نامور شاعر بیٹے اختر شیرانی نے جنم لیا۔ برصغیر پر انگریزوں کا نیا نیا کمل قبضہ ہوا تھا اور یہ بڑی ہی اہتری کا زمانہ تھا۔ اس زمانے میں امیر خال نامی ایک فخص نے ان کا ناطقہ بند کر رکھا تھا۔ لوث مار اور قتل و نارت گری اس کا پیشہ بن گیا تھا اور یہ کسی طرح قابو میں نہیں آ رہا تھا۔ امیر خال نے انگریز کی فرج سے بھائے ہوئے میں شائل کرے بے پناہ طاقت پکڑ

لی تو آخر کار انجریزی حکام نے راجتیان کے اندر ایک اور چھوٹی می ریاست نونک تھکیل دے کر اے کمل طور پر امیر خال کے برد کر کے ' اے اس کا نواب بنا دیا۔ یہ ریاست جے پور کے زیادہ نزدیک ہے۔ امیر خال نے اپنی ریاست جی امن و امان قائم کرنیکے بعدد اربی بہت ہے نامور ادبوں ' شاعروں اور مو سفاروں کو انتحا کر لیا۔ رفتہ رفتہ رفتہ یہ ریاست علم و ادب کا گموارہ بن گئے۔ مغلیہ سلطنت کا شیرازہ بکھرنے کے بعد جو قصباتی کھر فروغ پایا ' اس میں نونک کو بری ابیت عاصل ہے۔ دبلی کی سلطنت ختم ہونے کے باوجود یہ کھیر ختم ہونے کے بجائے پورے بندوستان میں چھوٹی ریاستوں کے نوابوں اور مماراجوں کی مرب تی میں اردو علم و ادب کہ بہت فروغ طا۔ ریاست نونک اس خدمت میں بیش بیش تھی۔ مرب تی بیدائش اس ریاست میں 1941ء میں ہوئی۔ میرے دادا سنجمل ریاست ہے آگر میاں آباد ہو گئے تھے۔ میرے ، الد کا نام معود علی خاں تھا اور والدہ کا نام بتول بیگم! والدہ کا خاندان خاندان کی جوٹی میاست کے استاد تھے۔ والدہ کا خاندان عمرے نانا مولوی مالک تھے جو ریاست ٹونک کے نواب صاحب کے استاد تھے۔ والدہ کا خاندان عمرے نانا مولوی مالک تھے جو ریاست ٹونک کے نواب صاحب کے استاد تھے۔ والدہ کا خاندان عمر فرن کا بجاری تھا اور والد کا خاندان حرب و ضرب سے متعلق بیشہ سے وابست رہا جس میں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ تبدیلیاں آتی رہیں۔ والد صاحب ' نواب سعادت علی خال کے واب معادت علی خال کا مدت علی خال کا مدت علی خال کا مدت کا ریاست کی خال کا مدت کا رہاں واجد علی خال تھا۔ اس مدادت علی خال کا مدت کا رہاں مداد ساحب ' نواب سعادت علی خال کا مدت کا رہاں مداد کی خال کا مدت کا رہاں خال خال کا رہاں مداد کی خال تا کی خال کا مدت کا خال کا رہاں کا خال نواب واجد علی خال تھا۔

نونک میں اسلای درس و تدریس کا ایک بہت بڑا اوارہ تھا جس کا نام "مدرس نلید" تھا۔

اس کے مہتم اور سربراہ مولانا برکات احمد تھے جو اپنے دور کے جید عالم اور بلند پایہ محقق تھے۔

ان کے شاگرد ان کے نام کی مناسبت سے برے فخر سے "برکاتی" کھتے ہیں۔ افغانستان ' لمایا ' وسط ایشیا اور پورے ہندوستان سے طالب علم مدرسہ نلید میں تعلیم حاصل کرنے آتے۔ میری تعلیم کا آغاز بھی ای مدرسے سے ہوا۔ ابتداء قرآن شریف سے ہوئی۔ پھر مروجہ علوم میں کریما ' گستان د بوستان ' اور دیوان حافظ پر حایا گیا۔ اس اوارے کے اساتذہ اپنے اپنے مضمون کے ماہر فن خیال کئے جاتے تھے۔ 47ء میں جب ہندوستان کی تقسیم عمل میں آئی اور پاکستان معرض وجود میں آیا ' تو اس ہنگامہ دارو کیر کا ایک فصد اثر بھی ٹونک پر نے پڑا۔ بلکہ اگر میں یوں کہوں کہ وجود میں آیا ' تو اس ہنگامہ دارو کیر کا ایک فصد اثر بھی ٹونک پر نے پڑا۔ بلکہ اگر میں یوں کہوں کہ امند آیا تھا ' گر فک میں ہمیں معلوم ہی نہ نہ تھا کہ ہندوستان فیل قارت کا ایک منہ زور طوفان امند آیا تھا ' گر فک میں ہمیں معلوم ہی نہ نہ تھا کہ ہندوستان نفرت و فساد کی اس آگ میں کود پڑا ہن جانہ ہو گا۔ ہم اپنے پورے خاندان سمیت ٹونک سے ہجرت کر کے 1951ء میں ، پار اس طے آتے اور حیدر آباد کے "ہمرا آباد" محلے میں آباد ہو گے۔ یہ محلہ ہندو برنس ہیں آباد ہو گے۔ یہ محلہ ہندو برنس

كيونى كا قعا- اس وتت يه شريط بر سكون اور بر امن تعا- اكثريت اردو بولنے والول كى مو كن تھی۔ سندھی آبادی کے لحاظ سے کم تھے اور وہ پرانے محلوں میں آباد تھے۔ مثلاً عامل محلّہ ان کا معروف علاقد تھا۔ یہ بھی خوبصورت محلّہ تھا۔ یہاں رہنے والے ان سندھیوں کی تعداد زیادہ تی جو پہلے میروں اور بعد ازاں امریزوں کے زمانے میں انظامیہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ربینعو اکشاکرنے کا شعبہ اسی لوگوں کے پاس ہوا کرنا تھا۔ ایک محلّہ کراجی میں اس نام سے ہے۔ اس وقت حدر آباد میں تعلیم کا معیار بت اچھا تھا کہ تشیم سے پہلے یمال کے تعلیم اداروں کا تعلق بمبئ سے تھا۔ میٹرک گیارہ سال کا ہو یا تھا، چنانچہ جب میں لونک سے جرت كركے حدر آباد آيا اور يمال كے سكولوں ميں واخله لينے كى كوشش كى تو مجھے خاصى دقت كا سامنا کرنا پڑا کہ میرے پاس اسلامی علوم کی چند شدیں تو تھیں محریساں کے معیار کے مطابق كوئى متند سر نيفكيت نس تفا- آخر كار خالد ميوريل بائى سكول ميس بانجوي جماعت ميس داخله مل كيا- يعقوب صاحب لي اس ميرك ذبن مين بيش كے لئے ياد رہے والے اساتذہ ميں سے ہیں۔ انہوں نے بائی سکول ک بالخصوص میری بت دد کی۔ پیے لے کر ٹیویشن برحانے ک ۔ لعنت اس وقت تعلیمی اواروں اور اساتذہ کے محمول میں داخل نہیں ہوئی تھی۔ بیقوب صاحب بغیر چیے کے ہمیں سکول کے بعد بھی 'بااوقات' بڑھاتے۔ "بی۔ اے" برے فخرے لکھتے کہ اس زمانے میں یہ وگری کم لوگوں کے پاس متمی اور بردا اعزاز تصور ہوتی تھی۔ 1957ء میں میزک کا امتحان پاس کرنے کے بعد شی کالج میں فرسٹ ایئر میں وافلہ لے لیا۔ شی کالج شام کا کالج تھا۔ گھر میں معاشی تک وسی کی وجہ ہے میں مبح کو ایک پرائمری سکول میں پڑھا آ اور شام كو اس كالج ميں يرضن جائا۔ ثونك سے آنے كے بعد والد صاحب كے پاس جو جمع شدہ يو تجى تھی' اے انہوں نے چھوٹی ی تجارت میں لگا دیا گر تجربہ نہ ہونے کی دجہ سے یہ تجربہ فلاب ہو گیا اور ہمارا خاندان شدید مالی بحران کی لپیٹ میں آتا چلا گیا۔ برِائمری سکول جس میں میں مبنح کو رِدها یا تھا' ایک برا بوید ادارہ تھا گریمال کی ملازمت نے مجھے برا سارا دیا۔ شی کالج اپنے اگریزی اردو اور سندهی مباحثول کی وجد سے ملک بھر میں بری شمرت کا حامل تھا۔ مجھے مرقتم ك مباحثول من حصه لين كا موقع ملا- يه مباحظ بين الصوبائي موت تھ اور تمام صوبول ك طلباء میں اخوت و محبت کے اضافے کا سبب بنتے۔ اب میہ مواقع نہ ہونے کے برابر رہ گئے ہیں' ای وج سے باہمی محبوں میں بھی کی آگئ ہے اور داول کے مابین فاصلے بردھ گئے ہیں اور بردھ رب ہیں۔ سی کالج سے فرسٹ پرائز حاصل کرنا بوا اعزاز خیال کیا جاتا تھا۔ اس کالج میں میں

نے سنوزنس یو مین کے ا کیکشوں میں بھی حصہ لیا۔ فرسٹ ایئر میں "کلاس اول" کا نمائندہ

منتخب ہوا تھا۔ بی اے میں میں یونین کا وائس پریذیدنٹ منتخب ہوا۔

سنوذ تم یونین کے انتخابت میں اورے زمانے میں اورے آر کالج میں کوئی داخلت اسی کر سکتا تھا۔ یہ جرات نہ کی سای جماعت کو ہوتی تمی نہ کی ذہی جماعت کو۔ یہ خالفتا اللہ علماء کا اپنا معالمہ ہوتا تھا۔ گراب حالات بالکل الٹ ہیں۔ صرف اسلای جمعیت ظلباء کا اپنا محالمہ ہوتا تھا۔ گراب حالات بالکل الٹ ہیں۔ صرف اسلای جمعیت ظلباء کا اپنا گروپ تھا جو بہ حیثیت جماعت الیکٹن میں حصہ لیتا تھا۔ اس کے علاوہ باتی سب گروپ وقت کی پیداوار ہوتے تھے۔ الیکٹن کا موسم گزرنے کے ساتھ ہی یہ ختم ہو جاتے اور باہمی رنجشیں ،جو الیکٹن کی پیدا کردہ ہوتی تھیں ،معدو ہو جاتیں۔ میں جس چلیٹ فارم سے مسلسل کامیاب ہوتا رہا اس کا نام ریڈیکل گروپ تھا۔ ہمارے پر نہل مرزا عابد عباس ،جو بری دکش شخصیت کے مالک تھے ، یونین ایکسٹو کو سراجے۔ کما کرتے تھے۔ "یہ سرگرمیاں طلباء کی لئے شخصیت کے مالک تھے ،یونین ایکسٹو کو سراجے۔ کما کرتے تھے۔ "یہ سرگرمیاں طلباء کی لئے این ہی ضروری ہیں جتنی زندہ بدن کے لئے خون کی ضرورت ہے۔" مئی کالج حیدر آباد میں ایک اوباس ہوتا ایک اوباس ہوتا ایک اوباس ہوتا ہی ایک اوباس ہوتا ہی ہے۔ ایک این اوبی شخصی ہوتی تھی۔ "برم احباب" اس کا نام تھا۔ ہر ہفتے با قاعدہ اس کا اجلاس ہوتا ہیں کئی برس شک اس اوبی شخصی کا سیکرئی جزل رہا۔

ایف اے اور بی اے میں میرے مضامین تاریخ اور اردو ادب رہے۔ پہلے ارادہ تھا کہ اردو میں ایم اے کول گا گربی اے کے آخری سال میں پہنچ بہنچ ارادہ بدل گیا۔ میں نے ایم اے ہسٹری کرنے کا مضم ارادہ کر لیا۔ میرے ارادے کو بدلنے میں میرے اساد شخس داؤد صاحب نے بنیادی اور اہم کردار ادا کیا۔ واؤد صاحب تاریخ کے ذہردست سکالر تھے۔ ان کی تاریخ دائی اور آئم کردار ادا کیا۔ واقعہ آپ کو ساتا ہوں: انڈیا کے معروف مورخ جادو ناتھ مرکار نے ایک کتاب کا ایک واقعہ آپ کو ساتا ہوں: انڈیا کے معروف مورخ جادو ناتھ معرض وجود میں آئی 'اس وقت بندوستان (متحدہ) کے دونوں بڑے فرق کے درمیان فسادات عون بہتے۔ یکی عضر 'جے تعصب کا نام دیا جا سکتا ہے' نہ کورہ کتاب میں بھی در آیا۔ جادو ناتھ مرکار نے شیوا جی کو ہندوؤں کا ہیرد قرار دیتے ہوئے اور نگ زیب عالمگیری نداست کی۔ ''شیوا جی دی درمیان نماز کرار نے شیوا جی کو ہندوؤں کا ہیرد قرار دیتے ہوئے اور نگ زیب عالمگیری نداست کی۔ ''شیوا جی دی درمیان بھر میں میرے اسادجناب تنفیل داؤد نے عالمگیری نداست کی۔ ''شیوا بی دی دی گریٹ' کے مقابلے میں میرے اسادجناب تنفیل داؤد نے خلاف غصہ و نفرت کا ایک گئی جس سے ہندوستان بھر میں ہندوؤں کی طرف سے ان کے ظاف غصہ و نفرت کا ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوا۔ ان پر کئی بار قاتلانہ حملے ہوئے جن کی وجہ سے وہ مجبور ہو کر 'کئی ہرس بعد' پاکستان حلے آئے۔

تفنل واؤد صاحب سے میں بوا متاثر تھا۔ ان کی تاریخ وانی نے مجھے کچھ اس شدت سے متاثر کیا کہ میں نے تاریخ کے مضمون میں ایم اے کرنے کی ٹھان لی۔ واؤر صاحب کو پاکتان

کے معاملات میں بھی بردی گمری دلچی رہی۔ ذوالفقار علی بھٹو صاحب جب اندرا گاندھی کے ماتھ شملہ معاہدہ کرنے جا رہے تھے تو داؤد صاحب نے انہیں ایک طویل خط لکھا جس میں مثورہ دیا گیا تھا کہ معاہدے کے دوران کن کن تاریخی اور ثقافتی باتوں کو پیش نظر رکھا جائے۔ بھٹو اس خط سے بہت متاثر ہوئے۔ انہوں نے داؤد صاحب کو اس خط کا جواب دیا 'جس میں کما گیا تھا کہ وہ معاہدے کے ڈرافٹ میں ان کے مشوروں کو ضرور سائے رکھیں گے۔

1961ء میں لی اے کرنے کے بعد میں نے سندھ یونیورشی کے شعبہ تاریخ میں واخلہ لے لیا۔ یہ کلاسیں مبح کی تھیں۔ مجورا" سکول کی ملازمت کو خیرباد کمہ دیا۔ جمارے وائس جانسلر ڈاکٹررضی الدین صدیقی صاحب تھے جو خود ایک بہت برے ریاضی دان ہیں اور اقبالیات شنای میں ان کا ایک مخصوص مقام ہے۔ خوش قسمتی سے بوندوش میں مجھے احمد بشیر صاحب ایسا مورخ استاد ملاجن کے بارے میں بلا جھک کمہ سکتا ہوں کہ وہ مجسمہ تاری تھے۔ پاکستان میں بت كم ايے تاريخ كے اسماد مول كے جيے بشرصاحب كه تاريخ ان كے سائے يول تعلق جل جاتی تھی جیے ہاتھ کی ریکھیں! اس سال ریٹائر ہونے کے بعد وہ قصور میں انقال کر گئے۔ ان کا ا پنا ذاتی شاندار کتب خانه تھا۔ "اکبر کی ندہبی پالیسی" ان کی تحقیقی کتابوں میں سے ایک ہے۔ بینورش کے زمانہ طالب علمی میں ہم نے طلباء سیاست میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ ایوب خان کے خلاف جب طلباء نے تحریک جلائی کو میں اس میں پیش پیش تھا۔ ایوب خان کے ظاف صف آراء کراچی بونیورش کے سات طلباء رہنماؤل (جو مرحسین معراج محد قان 'خ یاب می فان حبین نقی وغیرہ) کو انظامیے نے شربدر کیا تو یہ لوگ سیدھے حیدر آباد آئ تھے۔ ہم نے ان کآ زبردست استقبال کیا اور انہیں بھولوں سے لاد کر شہر بھر میں جلوس نکالا۔ مگر میں یا بات بیال کہتا چلوں کہ اس وقت طلباء جمهوری حقوق انسانی حقوق اور سوشل اشوز (SOCIAL ISSUES) پر بات کرتے تھے' ان کے لئے تک و دو کرتے تھے۔ آج کے طلباء کی طرح جگا تیکس وصول نہیں کرتے تھے۔ ہارے زمانے کے طلباء کے جلے جلوسوں کا مقصد وحید یہ تھا کہ سوسائٹی کو اس طرح بدلا جائے کہ یہ پورے پاکستان کے عوام کے لئے بهتر بن جائے۔ یہ مقصد سب لوگوں پر واضح تھا۔ لوگ ہم سے تعاون کرتے ، ہماری ہمت افزائی کرتے۔ عوام اور طلباء کے درمیان ایک ولکش اور پائیدار رشتہ تھا گراب تناظربدل گئے ہیں۔ پاکستان کی تاریخ میں طلباء کو بے راہ کرنے کی ابتدا ابوب خان نے کی۔ ابوب کو طلباء سے برا خوف تھا۔ وه سیاست دانوں کو تو دبا مکتے تھے' ان کی پارٹیوں پر پابندیاں عائد کر سکتے تھے' انہیں "EBDO<del>"</del> کے نام سے معذور اور معزول کیا جا سکتا تھا .... گر طلبا کے طوفان کو رو کنا ان کے بس کی بات نہ

تقی- طلباء ہی وہ طبقہ تھا جو ان کے خلاف تحریک چلا سکا تھا۔ پھراس زمانے میں یہ قانون تھا

کہ ہیڈ ماسر ، پر نہل اور واکس چانسلر کی اجازت کے بغیر پولیس تعلیمی اواروں میں واخل نہیں

ہو سکتی تھی۔ ایوب خال نے یہ ظلم کیا کہ سب سے پہلے طلباء یو غیوں پر پابندی لگا کر انہیں
مفلوج کرنے کا اقدام کیا۔ پھر پولیس کو یہ اختیار بھی بخش دیا کہ وہ تعلیمی اوارے کے سربراہ کی
اجازت کے بغیر ہر ورسگاہ میں واخل ہو سکتی ہے۔ اس سے بڑا انتظار پیدا ہوا۔ پولیس نے
ہو شلوں پر چھاپے مارے ، اساتذہ اور طلباء کو بے عزت کیا۔ این ای ڈی یو نیورٹی میں پولیس
ایکٹن کے نام سے جس طرح پولیس دکام نے طلباء اور اساتذہ کی تذلیل کی ، اس سے سدھ بھر
میں ایوب آمریت کے خلاف نفرت و حقارت کے جذبات پینے گئے۔ پھر ایوب کے امر کی ایک
مشیروں نے انہیں مشورہ دیا کہ یو نیورٹی کی بھروں کو شہروں سے باہر خقل کر دیا مملی ،
طلباء کا عوام سے رابطہ منقطع ہو جائے۔ اس مشورے پر فوری طور پر عمل ہوا، چنانچہ کرا پی
طلباء کا عوام سے رابطہ منقطع ہو جائے۔ اس مشورے پر فوری طور پر عمل ہوا، چنانچہ کرا پی
بورنیورٹی ، چناب یو نیورٹی اور پشاور یو نیورشیاں بھی رفتہ رفتہ شروں ہی کا حصہ
یورنیورٹی ، چناب یو نیورٹی اور پشاور یو نیورشیاں بھی رفتہ رفتہ شروں ہی کا حصہ
نی جا رہی ہیں گراس وقت ایوب کے پیش نظر منصوب کھے اور تھا اور وہ اس میں پورا پورا
کامیاب ہوا۔ طلباء کو جری طور پر سیاست سے دور رکھنے کا خرم عمل سب سے پہلے ان ہی
خاری کیا تھا۔

ایوب خان نے تو المین سیک اپنا دور کامیابی سے گزار لیا گر ان کے اقدامات سے پاکستان کی سیای اور تعلیم زندگی پر برے ہی منفی اثرات مرتب ہوئے۔ چو کلہ سیای جماعتوں پر پابندیاں عائد تھیں اس لئے ان پارٹیوں نے اپنے آپ کو زندہ رکھنے کے لئے چور دروازے نکال لئے۔ پویشی پارٹیوں نے اپنی جماعتوں کے طلباء ونگ تعلیم اداروں میں واضل کئے۔ یمان سے پاکستان کی آریخ کے اس باب کا آغاز ہوتا ہے جب سیای جماعتوں نے تعلیم اداروں میں اپنا اثر و رسوخ استعال کرتا شروع کیا۔ یہ انتمائی خطرناک عمل تھا جس کے نتائج جلد ہی سب کے سامت عیاں ہونے لگے۔ سیاست دان اور سیای جماعتیں تعلیمی اداروں میں اپنی جماعتیں تعلیمی اداروں میں اپنی بی بابندی تھی اس کے اپنے آپ کو زندہ رکھ کئے تھے۔ تعلیمی اداروں میں بی بی بابندی تھی اس کے ان پویشیک و گزر کو خوب کھل کھیلنے کے مواقع میر بی کے در انہوں نے اپنی جزیں پر پابندی تھی اس کئے ان پویشیک و گزر کو خوب کھل کھیلنے کے مواقع میر بی کے در انہوں نے اپنی جزیں پر پیکیائی شروع کر دیں .... رفتہ رفتہ سیای جماعتوں کے ان سوؤنٹ و گزرکی دلیسیاں بھی برلئے گئیں۔

یہ بات اپی جگہ بری دلچے اور پر الم ہے۔ کما جاتا ہے طلباء اب صرف ساست میں

حد لے رہے ہیں۔ گریں اس بات سے اتفاق شمیں کرتا۔ یکی ' بھٹو اور ضیاء الحق کے زمانے میں انہوں نے سیاست کے سوا ہرود مرے کام میں حصہ لیا۔ ضیاء الحق کے زمانے میں انہوں نے جہورت کی بحالی کے لئے کوئی مظاہرہ ' کوئی تک و دو نہ کی ' انہوں نے انبانی حقوق کی پالی کے خلاف کوئی آواز نہ اٹھائی۔ ان کی دلچہ پیوں کا دائرہ عمل مرف یکی رہا کہ اپنے طلباء ساتھیوں کو رہا کروایا جائے ' خالف طلباء سختیم کا قلع قع کیا جائے ' ہو شلوں پر بھنہ کروپ کے ذرایعہ بھنہ کیا جائے ' انہوں نے اپنی منفی طاقت سے استحانات میں نقل کو فروغ دے کر اپنے ساتھیوں کو پیاس کروانے کی کوشٹوں پر عمل کیا' اساتذہ پر دباؤ ڈال کر اپنے مقاصد کے حصول کے لئے کام کیا۔ سیاست مفقود رہی ' باتی سب کام موجود رہے۔ یہ وہ فصل ہے جس کا بیج آمرایوب خال نے بویا تھا۔ پاکستان کی مستقبل کی تسلیس اس کا مزید خلی پیکسی گی۔ اب طلباء کے مظاہروں پر عوام ناپندیدگی کا اظمار کرتے ہیں کہ یہ تھیری گروہ نہیں' تخریجی عناصر کا بخمکٹ ہے ' لوگ ان پر غنڈوں کا لیبل لگاتے ہیں۔ یہ واقعہ ہے کہ آمریت نے انقلاب لانے والے اس موثر ادارے پر کلماڑا چلایا اور اس کی کمر قرر دی۔ محمر ضرب لگاتے وقت وہ اس عمل ک' مستقبل میں' رو عمل کو فراموش کر بیشے ہو اب سب کی نظروں کے سامنے ہے۔ اب طلباء آگر مستقبل میں' رو عمل کو فراموش کر بیشے ہو اب سب کی نظروں کے سامنے ہے۔ اب طلباء آگر مستقبل میں' رو عمل کو فراموش کر بیشے ہو اب سب کی نظروں کے سامنے ہے۔ اب طلباء آگر میں کرتے ہیں' ڈاک ڈالتے ہیں' اغواکی دار دائوں میں حصہ گیلتے ہیں تو نہیں جرت کا اظمار میں حصہ گیلتے ہیں تو نہیں جرت کا اظمار میں حصہ گیلتے ہیں تو نہیں جرت کا اظمار نہیں۔

ایوب خان کے خلاف ایوب کے سابق وزیر ذوافقار علی بھٹو نے طلباء کو استعال کیا گر

ہ استعال کلی نہ تھا، جزدی تھا۔ بھٹو نے ایوب کے زوال کو بروقت بچانا اور اسے بروقت

ہ استعال کرکے اپنے اقترار کا راستہ صاف کیا۔ وہ لوگ جو بھٹو کی جمہوریت نوازی اور جمہوریت

پندی کی تعریف میں زمین ' آسان کے قلابے ملاتے ہیں ' وہ یہ بمول جاتے ہیں کہ بھٹو نے ایوبی

آمریت نے جنم لیا تھا۔ اس کی ملازمت میں برسوں کام کیا تھا۔ یہ واقعہ ہے کہ بھٹو مرغ باد نما

تھے۔ اصول پندی اور وفاداری ان کی سرشت میں نمیں تھی۔ وہ ایک موقع پرست انسان

تھے۔ میں تاریخ کے ایک طالب علم کی حیثیت سے کموں گاکہ انہوں نے اقترار کے حصول کے

نے طلباء ' مزدوروں اور غریب عوام کے کدھوں کا استعال کیا اور جب اقترار انہیں مل گیا تو

انہوں نے ان بی کندھوں کو توڑنے کی کوششیں شروع کر دیں۔ تعلیم اداروں میں پیپڑ سنوز شمن نیڈریشن (پی ایس ایف) بنائی ٹاکہ مخالف جماعت بنا کر' ان کی سرکاری سمریرستی

میں مخالفین پر دہشت طاری کرنے کا آغاز بھٹو نے کیا۔ موجودہ حکومت آگر ایم ایس ایف کی

سررسی فرا ری ہے تو یہ کوئی اچنھے کی بات نہیں۔ اس نے یہ درس بھٹو کے اقدامات سے لیا۔

1963ء میں میں نے سندھ یو نیورش سے ایم اے کر لیا۔ اس زمانے میں یو نیور بٹی میں بیر اصول تماكه أكركوني طالب علم فرست بوزيش مي اين شجي مين ايم اے كرك، تو اے تسای کی موجودگی میں اس شعبے میں بطور جونیر لیکچرار رکھ لیا جا یا تھا۔ میری جو نکه فرسٹ بوزیشن تھی' اس لئے مجھے بھی سندھ یونیورٹی کے شعبہ تاریخ میں ہی بطور جونیر لیکجرار ملازمت مل گئی۔ سات سال تک میں مسلسل اس یونیورشی میں پڑھا تا رہا۔ خواہش تھی کہ ڈاکٹریٹ کرنے بیرون ملک جاؤل گا گریونیورٹی کی سیاست نے میرا' اس وقت تک' خواب یورانه ہونے دیا۔ رضی الدین صدیق صاحب کے چلے جانے کے بعد کراچی کے ایک وکیل حن علی صاحب، سندھ یونیورٹی کے وائس جانسلر بن کر آئے۔ وہ تھوڑا عرصہ رہے اور پھریونیورٹی غلام مصطفی شاد صاحب کی وائس چانسری کے قبضے میں آئی۔ یہ وہی غلام مصطفیٰ شاہ ہیں جو لی بی ب نظیر بھٹو کے زمانہ اقدار میں مرکزی وزیر تعلیم تھے۔ غلام مصطفیٰ شاد سندھ کی وہ مخصیت ہیں جنوں نے پاکتان میں اور بالخصوص سندھ میں تعلیمی اواروں اور تعلیم کا بیڑو غرق کرنے میں سب سے زیادہ حصہ لیا۔ یہ پہلے ایس ایم کالج کے پر نیل تھے۔ بھر ڈائر مکٹر آف ایج کیش ہوئ اور پھر سندھ کی بدقسمتی کہ سندھ یونیورٹی کے وائس چانسلر بن گئے۔ ان کی حرکتوں کے پیش نظریس کماکر آ ہوں کہ اگریہ صاحب وی می کے بجائے سدھ کے کی تھانے کے تھانے وار ہوتے تو زیادہ مناسب رہتا۔ یہ وائس چانسار بن کر آئے تو آتے ہی پسلا کام یہ کیا کہ یونیورشی ك اندر سندهى اور غيرسندهى اساتذه مين تغريق پيداك- اس سے پيلے يونيورشي ميں سندهى اور غیرسندهی اساتده کی اصطلاح بی، موجود نهیس تھی، انهول نے آگرید "کارنامه" انجام دیا۔ آتے ہی انہوں نے سب سے پہلا کام یہ کیا کہ خالفتا" سندھی اساتدہ کی میٹنگ بلائی۔ پھر غیر سندهی اساتده کی میٹنگ بلائی۔

1970ء میں ہماری یو نیورٹی میں بیرون ملک پی ایچ ڈی کرنے کی لئے ہیں وظیفے آئے۔
وظیفہ حاصل کرنے کے لیے جومعیار مقرر کیا گیا تھا میں اس پر ہر لحاظ سے پورا اتر آ تھا کر غلام
مصطفیٰ شاہ نے ججھے نظر انداز کر ویا۔ اننی ونوں پرٹش کونسل کی طرف سے ججھے لندن کے لئے
وظیفے کی چیش کش ہوئی جو صرف اتن تھی کہ لندن جانے آنے کے لئے جہاز کے کلٹ کا
بندوبست ان کے بیرو تھا۔ میں نے اس کے لئے وی می صاحب کو درخواست دی تو انہوں نے
بندوبست ان کے بیرو تھا۔ میں نے اس کے لئے وی می صاحب کو درخواست دی تو انہوں نے
میری درخواست آھے نمیں بھیجی۔ میں چیکا ہو رہا .... لیکن یہ سوچ ضرور غالب آگئی کہ اگر کی

حالات رہے جن میں شدت کے زیادہ امکانات ہیں اور میں لی ایج ڈی نہ کرسکا تو میں ساری عمر ایک کی رہے ہیں جن میں اور میں لی ایج ڈی نہ کرسکا تو میں ساری عمر ایک کی پوسٹ پر ہی وصلے کھا تا رہوں گا' چنانچہ میں نے یو نیورش سے اپنا پراویڈٹ فنڈ نکوایا اور اپنے خرچ پر ڈاکٹریٹ کرنے لندن چلا گیا۔ خیال یہ تھا کہ وہاں کس جگہ کام کروں گا۔ اور تعلیم کے اخراجات بورے کرلوں گا۔

لندن پنچا ہی تھا کہ برطانیہ میں ایک نیا تعلیم قانون نافذ کر دیا گیا جس کے مطابق غیر مکلی طلباء کی ٹیوٹن فیس میں کئی گنا اضافہ ہو گیا تھا۔ میں اس کی وجہ سے خاصا پریثان تھا۔ سارے مصوب خاک میں طلب نظر آرہے تھے کہ ایک مخلص دوست نے مشورہ دیا' جرمنی کی بینورسٹیوں میں ٹیوٹن فیس نہیں ہوتی' تم وہاں چلے جاؤ۔ میں نے فور آجرمنی کی تین چار بینورسٹیوں میں ایلائی کر دیا۔ اس دوران میں لندن ہی میں رہا۔ تھوڑے دنوں بعد دہال کی روہر (RUHR) بینورٹی سے مثبت اور حوصلہ افزا جواب آیا۔

یہ بونیورٹی بوخم شرمیں واقع ہے۔ یہاں جرمنی کی اہم ترین صنعتیں قائم ہیں۔ یہ علاقہ اپنے کو کیلے کی وجہ سے بھی بہت شہرت رکھتا ہے۔ جنگ عظیم اول میں انہی کانوں کے لائی میں فرانس نے اس جکہ پر قعنہ کر لیا تھا۔ جرمنی کے سب سے بڑے صنعتی خاندان کروپس کے كارخاني يهال زيادہ ميں۔ كروپس اور بادشاہ كے درميان ايك معابده كيا عيا تھاكه اس علاقے میں کوئی تعلیمی اوارہ نہیں بنایا جائے گا کہ اگر یہاں کے لوگ تعلیم حاصل کر جائمیں گے تو ان کے کارخانوں اور کانوں میں مزدوری کون کرے گا؟ بت عرصے تک یمال کوئی تعلیم ادار، معرض وجود میں نہ آسکا۔ رو ہر یورنیورشی کو اس علاقے کی پہلی یونیورشی ہونے کا اعزاز حاصل ب اور جرمنی بحرمیں اس کی ممتاز ترین حیثیت ہے کہ اس تعلیمی ادارے نے جرمنی کو کئی سائنس دان اور فلفی دیئے ہیں۔ دوسری جنگ عظیم کے بعدید نعمیر ہوئی۔ یہاں داخلہ مل کیا۔ اس دوران میں میں لندن میں کام کرکے کچھ رقم پس انداز کر چکا تھا' سوٹ کیس اٹھایا اور جرمنی روانہ ہو گیا۔ اس زمانے میں تورپ کے لئے ویزے کی پابندیاں اتنی سخت نہیں تعیی-جرمنی پہنچا تو سب سے برا مسئلہ زبان کا تھا' چنانچہ چھ اہ کا کورس کیا اور جرمن زبان میں لکھنے ' بولنے اور پڑھنے کی مهارت حاصل کرلی۔ پھر باقاعدہ تعلیم کا آغاز ہوا۔ میری خوش فشمتی تی کہ جرمنی میں بقتے سال رہا معاشی مسائل کا سامنا نہ کرنا بڑا۔ اس کے لئے خدانے میرے لئے عجیب سبیل نکال دی۔ جرمن بونیورسٹیوں کے ہوشلوں میں طلباء کے الیکش ہوتے ہیں۔ ہر ہوشل میں علیحدہ علیحدہ ثیور انتخابات ہوتے ہیں۔ جو جیت جائے اسے "ثیور" کا خطاب ملتا ہے اور اسے ہوسل میں مفت کمرے کے علاوہ دو سو مارک بطور وظیفیہ دیے جاتے ہیں۔ میں

نے اپنے سابقہ یو نین تجربات کو بروئے کار لانے کا فیصلہ کیا۔ الیکٹن میں حصہ لیا اور جیت گیا۔ یول جھے کمرہ بھی مغت مل گیا اور دو سو مارک کا وظیفہ بھی۔

یُوٹر کے فرائض میں ہے بات نمایاں طور پر شامل ہے کہ وہ کچرل ایکوٹیز کا انعقاد کرے۔
میں نے ہے فرائض یوں اوا کے کہ پاکستان کی ثقافت و تعلیم پر متعدد لیکچرز کا اہتمام کیا اور ایڈیا
اور پاکستان کی قامیں دکھا کیں۔ اس طرح ایک سال گزر گیا۔ مجھے معاشی بخبخوں سے چھکارا
طامل رہا۔ ایک سال گزرنے کے بعد ٹیوٹرشپ ختم ہونے کے بعد دو سو مارک وظیفے اور مفت
کرے کی سمولتیں ختم ہونے لگیں تو میں نے اپ ایک استاد سے اس کا ذکر کیا۔ انہوں نے
بطور خاص مجھے ای بونیورٹی میں کام دلوا دیا جس کے عوض مجھے پانچ سو مارک ماہانہ طنے لگے۔
جرمنی میں وہاں کے برے برے صنعتی اوارے اور سیاسی پارٹیاں بو نیورسٹیوں کے بعض ذبین
جرمنی میں وہاں کے برے برے صنعتی اوارے اور سیاسی پارٹیاں بو نیورسٹیوں کے بعض نقیلی
طلبا کو وظائف دیتے ہیں ان دنوں ہے وظیفہ آٹھ سو مارک ماہانہ ہو تا تھا میرے بعض تعلی
معاملات کی بدولت مجھے ہے وظیفہ بھی طنے گا۔ میرا ہے وظیفہ سوشل ڈیموکرئیک پارٹی کی طرف
سے جاری کیا گیا۔ یوں مجھے آٹھ سو مارک ماہانہ طنے گے قو میری سجھ میں نمیں آتا تھا کہ است
ج جاری کیا گیا۔ یوں مجھے آٹھ سو مارک ماہانہ طنے کے بعد میں برے اطمینان کے ساتھ
بیے کماں خرج کروں۔ معاش کی طرف سے آزادی طنے کے بعد میں برے اطمینان کے ساتھ
بی ایچ ڈی کرنے میں لگ گیا۔ 1974ء میں والدین سے ملنے پاکستان آیا تو میری شادی کر دی

نی ایچ دی میں میرے مقالے کا موضوع تھا: "مغل دربار اور اس کی رسومات"۔ یہ مقالہ اب کتابی شکل میں شائع ہو چکا ہے۔ اس کے کی ایڈیشن فردخت ہو چکے ہیں۔ جرمنی میں پی ایچ دی کا طریقہ فاصا مختلف ہے۔ جم مغمون میں آپ پی ایچ دی کرنے کی خواہش رکھتے ہیں، وہ تو لا محالہ منتخب کرنا ہی پڑتا ہے، گراس کے علاوہ بھی تین مزید مضامین پڑھنے پڑتے ہیں۔ یوں یہ کام فاصا دشوار اور طویل مدت پر محیط ہو جاتا ہے۔ پی ایچ دی کا مقالہ دو معتدر ترین پروفیر، جنسیں وہاں ریفری کا نام دیا جاتا ہے، کے پرد کر دیا جاتا ہے۔ وہ اگر اسے اور کر دیں تو پر مقالہ مقالہ دو موباتا ہے۔ مطالعہ کے برد کر دیا جاتا ہے۔ دہ اگر اسے اور پردفیسروں کے مطالعہ کے لئے فیطنی ہال کے درمیان رکھ دیا جاتا ہے۔ اور ساتھ ہی یونیورٹی میں ایک سرکلر جاری کر دیا جاتا ہے کہ فلاں موضوع پر مقالہ فیکٹی ہال اور ساتھ ہی یونیورٹی میں ایک سرکلر جاری کر دیا جاتا ہے کہ فلاں موضوع پر مقالہ فیکٹی ہال میں اپنی این آراء درج کر دیتے ہیں۔ گھر زبانی میں اور اس پر اپنی اپنی آراء درج کر دیتے ہیں۔ گھر زبانی انٹرویو ہو تا ہے۔ ایک گھنشہ میجر سیکٹ پر اور آدھ آدھ گھنٹہ چھوٹے تین مضامین پر۔ اس

انزویو کے پندرہ منٹ بعد امیدواروں کو بلا کر کامیابی کی صورت میں مرفیقیث وے وا جا آ

ہست کر پی ایج ڈی کی ڈگری اس وقت دی جاتی ہے جب مقالہ شائع ہو جا آ ہے۔ ہمنی میں بہت سے اوارے ایے ہیں جو ان مقالات کو بخوشی شائع کر دیتے ہیں۔ مزے کی بات یہ ہے کہ زبانی انزویو کے تمام سوالات ہوابات شعبے کی طرف سے ٹائپ کرکے فیکٹی کے توش ہورڈ یہ آویزاں کر دیے جاتے ہیں آکہ طلباء اپنی استعداد 'خواہ وہ جسی بھی اور جتی بھی ہو 'اس سے انکار نہ کر سکیں۔ اگر طالب علم اپنے رزلٹ سے مطمئن نہ ہو تو وہ اپنے اساتذہ کے خلاف عدالت کا وروازہ کھنکھنا سکتا ہے جو ان کے لئے مخصوص ہے۔ 1970ء میں میں روم (RUHR) یونورش سے ڈاکڑیٹ کی ڈگری لے کر فارغ ہو گیا۔

جرمنی کی جن بینورش سے میں نے لی ایج ڈی کی وہاں کوئی شعبہ ایا نہ تا جان بھارت کے وزیننگ پروفیسر کام نہ کر رہے ہوں۔ جبکہ وہاں ایک بھی پاکتانی وزیننگ بروفیسر میں تھا۔ وہاں یو نیورٹی کے اگر سارے نہیں تو کم از کم نصف سے زائد اساتذہ اور طلباء بھارت ے بخولی واقف تے جبکہ پاکتان کا نام آتے ہی پوچھے تے کہ یہ کمال ہ؟اس الداند لگا جا سکتا ہے کہ پاکتانی حکم انوں کو بیرون ملک اینے وطن کے لئے نرم کوشہ بیدا کرنے اور وہاں کے لوگوں کو پاکتان کے لئے ہموار کرنے میں کتنی دلچیں ہے۔ حب الوطنی اور پاکتائیت اور نظریہ پاکتان کا راگ الاب والوں نے اس طرف توجہ ہی نمیں دی۔ یہ بھی عجیب تماشہ مہاکہ میں چیر سال جرمنی میں رہا۔ با قاعدہ وہاں پاکتانی سفارت خانے میں آنا جاتا رہا۔ اس دورال جتنے بھی یاکتانی سفیر نامزد ہو کر آئے ' مجال ہے کسی کو جرمنی ذبان پر عبور حاصل ہو- تتیج میں سے اوگ گو نگے بن کر وہاں بیٹے رہتے یا پھر اپنے رشتے واروں کو ویزے پر بلانے کا کام کرتے رہے۔ میں نے اس دوران میں بہت کم مرتبہ پاکتانی سفارت خانے میں پاکتانی اخبار دیکھے۔ اس کے مقابلے میں بھارتی سفارت خانے میں بھارتی اخبارات اور جرا کد با قاعدہ آتے اور دبال تقیم کئے جاتے تھے۔ ان کے جرمن زبان میں تراجم شائع کر کے فرونٹ بھی کئے جاتے اور مفت بھی تقیم کے جاتے۔ میں نے جب پاکتانی سفارت خانے سے بید ورخواست کی کہ مجھے یاکتان سے فلمیں منگوا کر دی جائیں 'جن کا معاوضہ بھی دیا جاتا تھا' تو مجھے کوئی جواب نہ دیا گیا۔ متعدد درخواستوں کے بعد چند فامیں جو پاکتان سے مکوا کر میرے حوالے کی مکتی وہ معیار کے اظہار سے اس قدر کھٹیا اور بت تھیں کہ ان کی نمائش کے بعد مجھے فخرے سجائے بی کا مامنا کرنا یا۔ اس کے بر عکس بھارتی سفارت خانہ نے جو قامیں نمائش کے لئے بیش كين وه بعارت كي ايواردُ يافته تعين اور بهترين ، چن كر انسين جرمني بجوايا مميا تعلد جس كا تتيجه

یہ ہوا کہ انڈین فلموں نے بے انتہا رش لیا اور پاکتانی فلموں کی طرف ایک دن کے سوا'کی نے آگھ انھاکر بھی نہ دیکھا۔ اس کے بعد مجھے یہ ہمت نہ ہوئی کہ میں پاکتانی سفارت خانے کو کوئی زحمت دوں۔

جرمنی سے ڈاکٹریٹ کرنے کے بعد میں والی اپنی یونیورش حیدر آباد میں آگیا۔ اس وقت اس کے واکس جانسلر فیخ ایاز تھے۔ وہی فیخ ایاز جو سندھی زبان کے معروف شاعر ہیں۔ میں نے ری جائن (REJOIN) کرنے کی درخواست دی تو انہوں نے مجھے رکھنے سے انکار کر دیا اور فرایا کہ طویل عرصہ باہر رہنے کے لئے میں نے اجازت نمیں لی تھی۔ میں نے عرض کیا کہ اول تو میں سرفاری وظیفے پر نہیں گیا تھا' دو سرے بیہ کہ میں بغیر تنخواہ کے چھنی پر تھا' تیبرے یہ کہ مجھے کام کرنے کے ساتھ ساتھ ڈاکٹریٹ کرنی تھی اور چوتھی یہ کہ جس طرح کے حالات سے میں واپس آیا تھا' ای طرح کے حالات میں آنے والے کئی دوسرے ساتھیوں کو آپ نے REJOINING کی اجازت مرحمت فرما دی ہے۔ میں نے ایسے اساتذہ کے نام بھی گنوائ۔ اس موضوع پر ہم دونوں میں تلخ کلامی ہو گئی۔ شخ ایاز صاحب نے جھ پر یہ الزام لگاتے ہوئ کہ مبارک علی نے مجھ سے بد کلامی اور بدتمیزی کی ہے 'مجھے یونیورشی کی ملازمت ہے سب بدنڈ (SUSPEND) كر ويارسيسينيش (SUSPENSION) كا بير سلسله سال بحر چان ربال بعثو ساحب وزارت عظلی بر فائز تھے اور شخ صاحب کے ان سے ممرے مراسم تھے۔ میراکس جگہ بس ند عل رہا تھا کہ فیخ ساحب بوے طاقتور تھے۔ پریثان تھا کہ میرے ایک سدھی دوست نے سندھ کے ایک صوبائی وزیر سے ملاقات کروائی۔ انہوں نے شخ صاحب سے میری بحال طازمت کے لئے سفارش کر دی۔ مجھے میخ صاحب نے بلایا اور فرمایا کہ تم معانی کی درخواست لکھو جس میں اقرار ہو کہ تم نے وی می صاحب سے بد تمیزی کی تھی۔ اب معاف کرنے کی درخواست قبول کی جائے۔ میں نے انکار کر دیا کہ اگر معافی مانگ کر ہی جبکہ میرا قصور تطعی کوئی تها بي نيس المازمت ليني تقي تو ايك سال تلك دستي ميس كيول گزار آ؟ وي سي صاحب صوبائي وزیرِ ساحب کی وجہ ہے وباؤ میں تھے' چنانچہ انہوں (شیخ ایا زصاحب) نے میرے دوستوں ہے كما مبارك كو سمجهاؤكه معافى نامد لكه وع مريس اين موقف ير ونا رباد بهر فيخ صاحب ف ایک روز مجھے بلایا اور کما کہ ایک درخواست لکھو جس میں یہ اندراج ہو کہ تہیں جرمنی میں در کیوں ہوئی۔ میں نے اپنی پہلی والی داستان لکھ ڈالی۔ دو مرے روز سنڈ کیٹ کے اجلاس میں میری وہی درخواست ارکان سنڈ کیٹ کے سامنے ارائے ہوئے وی می صاحب نے کماکہ ڈاکٹر مبارک علی نے معانی نامہ لکھ دیا ہے' اس لئے اب میں انہیں بحال کر رہا ہوں۔ مجھے معلوم ہوا

تو افسوس کے ساتھ میں ان کے پاس حاضر ہوا اور اس پر اجتجاج کیا۔ وہ خاموش رہے۔ یوں میں دوبارہ یونیورش سے فسلک ہو گیا۔

یوندرش سے ملک ہونے کے بعد مجھے شخواہ طفے ملی تو میں نے یوندرش اور وی سی پر مقدمہ وائر کر دیا کہ انہوں نے میری ایک سال کی شخواہیں روک رکی ہیں جبکہ اصل تصور وار وی سی صاحب تھے۔ فی ایاز میرے اس مقدے سے برے سخ یا ہوئے۔ کما: تم ہمیں بدنام کر رہے ہو۔

5 جولائی 1977ء کو جب جزل ضیاء الحق نے شب خون کے ذریعے ذوالفقار عی بھو کو معرول کر کے اقتدار پر قبضہ کر لیا تو شیخ ایاز کے طور اطوار بھی راتوں رات بدل گئے۔ شیخ ایاز صاحب جو نظریہ پاکتان کی بالا جینے گئے۔ شیخ ساحب جو نظریہ پاکتان کی بالا جینے گئے۔ شیخ ساحب جو نماز روزے سے دور تھے' پانچوں وقت کے نمازی بن گئے۔ جماعت اسلامی اور مولانا مودودیؓ کے کر مخالف شیخ صاحب' راتوں رات ہی تغییم القرآن کا شد بھی میں ترجمہ کرائے پر تیار ہو گئے۔ وہ اقبال پر شدید تقید و شفیص کرنے والوں میں شار ہوتے تھے' اب کلام اقبال اور اقبال کی شخصیت کے گن گانے گئے۔ ان ہی دنوں شیخ صاحب نے صلاح الدین صاحب' جو اب "تعمیر" کے مدیر ہیں' کو اپنے گھر وعوت پر بلایا درد در کے درزائی بیٹر تخلیف نیونور شی میں منت اب "تعمیر" کے مدیر ہیں' کو اپنے گھر وعوت پر بلایا درد درکرے درزائی بیٹر تخلیف نیونور شی میں منت تقیم کی مونی دی۔ ان حرکات سے یو نیور شی میں میں ان کے خلاف شدید ردعمل پیدا ہوا۔ سند بھی قوم پرست اساتذہ اور ظلباء لیڈر تو ان کے بین و عرت کیا۔ میں بہلی رام پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی بہلی ٹرم پوری کرنے کے بعد شیخ صاحب کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے گئی کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے کی کی کوشش متھی کے ان کا دوبارہ سے تقرر ہو جائے کی کوشش میں کیا۔

میں یونیورش سے دوبارہ مسلک ہوا تو اسٹنٹ پروفیسر تھا۔ پھر اسٹنٹ پروفیسری سے فل پروفیسری تک برے جاں گداز مراحل میں سے گزرنا پڑا۔

جی ایم سید اور "سندھو دیش" کا ذکر آیا تو یہ بھی کہتا جلوں کہ جی ایم سید بہت کچھ ہونے کے باوجود سیاسی بسیرت سے عاری انسان ہیں۔ کسی زمانے میں یہ صاحب سندھ میں یہ تحریک چلائے ہوئے تھے اور دہلی اور لکھنؤ کے مسلمانوں سے اپلیس کر رہے تھے کہ وہ سندھ آئیں اور انہیں سندھی ہندوؤں سے نجات دلائیں۔ اب یہ تحریک چلا رہے ہیں کہ بھارت کے ہندو آئیس اور انہیں ایم کیو ایم سے نجات دلائیں۔ گر ان کی صاف گوئی تجھے پند ہے۔ ان کی كآب "پاكتان ٹوٹ جانا چاہئے" كوئى علمى حيثيت نهيں ركھتى۔ يه ان كے اپنے جذبات كا تور ہے۔ سیاست میں سید صاحب نے کنفیوژن چھیلایا ہے۔ اس کے باوجود ان کی بعض باتوں سے الفاق كرنا بريا ہے۔ مثلاً من ان كى اس بات سے الفاق كريا موں كه سدھ كے اردو بولنے والے طبقے کو اگر زندہ رہنا ہے تو انسی سندھ' اہل سندھ اور سندھی کلچر کو تبول کرما برے گا وگرنہ وہ معدوم ہو جائیں گے۔ میرا اس بات پر بھی یقین ہے اور میں سب کے سامنے اس ابقان کا اظمار کرا ہوں کہ برصغیر کی جو تقیم 47ء میں ہوئی غیر فطری متی۔ نظریہ پاکتان مصنوی نعرہ تھا۔ میں سمجھتا ہوں کہ برصغیری تقتیم نے مسلمانوں کو فائدہ پہنچانے کے بجائے نقصان پنجایا۔ نقصان ان معنول میں کہ ہندوستان میں بسنے والے مسلمانوں کی مجموعی قوت تقتیم ہوگئی' چنانچہ بھارت میں رہ جانے والے مسلمان اچھوتوں کی طرح زندگی گزارنے پر مجبور ہو گئے اور پاکتان آنے والوں کو وہ دن دیکھنا آج تک نعیب نہ ہوا جس کے حصول کی خاطر نظریہ پاکتان کا نعوہ بلند کیا کیا تھا۔ بگلہ ویش نے مسلم قومیت کے اس نعرے کو اور بھی زک بنجايا " نے پاکتان" میں اب مسلم تشخص نہیں علاقائی اور نسلی تشخص ابمررہا ہے۔ مسلم قومیت کی بنیاد پر ہم نے جو تجربہ کیا تھا' وہ کامیاب نہ ہو سکا۔ چاہے اے کوئی مانے یا اس کا انکار کرے ، گریہ حقیقت کا دایو ہے۔ یہ تجربہ نہ صرف مارے ہاں ناکام ہوا بلکہ مشرق وسطی کے اندر بھی ناکای سے دوچار ہوا' وہاں مسلم قومیت اور مسلم تشخص کی تحریک کی ناکای کے بعد عرب تشخص كا نام بلند كياكيا- چرب بهى ناكام موكيا- اب وبال معرى البناني سعودى لیبیائی اور کویتی تشخص کا نعرہ گونج رہا ہے۔ پاکستان کے اندر فوجی جنانے بار بار مارشل لاء نافذ كركے خود نظريه پاكتان كى محمذيب كى اس كى حرمت كو پامال كيا۔ جزل ضياء الحق نے تو رہى سی سرجی نکال دی۔ کیا آج کک کی ایسے فری جرنیل کا کورٹ مارشل ہوا ہے اسے قوی مجرم گردانا گیا ہے جس نے پاکستان سے غداری کی؟ جس نے پاکستان توڑنے والوں کا ساتھ دیا؟ جزل نیازی ہی کا نام لے لیں 'وہ تو صریح مجرم تھا۔ کیا سقوط ڈھاکہ کے جرم میں اس پر مقدمہ چلایا گیا؟ اے اس کے جرنیلوں نے معاف فرا ویا کہ اگر اسے کشرے میں لایا جا تا ہے تو پھریہ ریت بن جائے گی اور اس کشرے میں چربوے بوے مریر آوردہ بے سر ہو جائیں گے۔ میں کسی تحفظ کے بغیریہ بات کہتا ہوں کہ پاکستان بنتے وقت پاکستان کو فوج کی ضرورت تھی کہ اس کے بغیر بقاء کی جنگ محکوک تھی' اور آج فوج کو پاکتان کی ضرورت ہے کہ اس کے بغیر فوج کا گزارہ نیں۔ ہارے ہاں احساب کے غیرجانب دار ادارے کے نہ ہونے کی دجہ سے زیادہ خرابیاں بیدا ہو کیں۔

جمعے یہ کئے میں بھی کوئی باک نمیں ہے کہ پاکستان کی بقا سیکولرازم ہے وابستہ ہے۔ ہاں یہ سوال اپنی مجلہ قائم ہے کہ سیکولرازم کا نعو پاکستان میں بلند کرنے سے نظریہ پاکستان باطل ثابت ہو جائے گا۔ تو میں اس همن میں یہ کموں گاکہ ایک بار انسان سے جو غلطی مرزد ہو جائے تو کیا مماری عمراس پر امرار کرتے چلے جانا دانشمندی ہوگی ؟۔

میں آریخ کے طالب علم کی حیثیت سے یہ بات کموں گاکہ بعنا نقصان بھٹونے اس ملک کو پنچایا 'کوئی اور نہ پنچا سکا۔ بعثوی نے ملک میں بنیاد پرستی کی بنیاد رکھی۔ جعد کی چھٹی کرانا' قادیانیوں کو غیرمسلم قرار دیتا' اسلامی نظام کے نفاذکی حامی بھرنا اور امام کعبہ کو سعودی عرب سے پاکستان بلاکرلوگوں کو اس کے پیچھے نمازیں پڑھانا بنیاد پرستی کے عوامل تھے۔

آخریہ کیا بات ہے کہ جب بھی پاکتان میں کوئی نیا حکران آیا ہے ' کچھ عرصہ گزرنے کے بعد عوام يد كن ير مجور موجات ميل كه اس سے يسلے والا حكران اس سے اچھا تما؟ وجه صاف ے کہ ہر حکران این آپ سے مخلص تھا۔ نیس تھا تو صرف این عوام سے اور ملک سے! جزل ضیاء الحق کا بھی میں حال تھا۔ اس کے دور کے جرائم کنے نمیں جا سکتے۔ اگر آپ بران مناكي تويس كمول كاكه ضياء الحق بعثو سے بوا تونى بحرم تھا۔ اور وہ 17 اگت كے حادث ميں انتال نہ کر جاتے تو یقینا یہاں ان کا کڑا احتساب ہو آ گر خدا نے اس حادث کے بردے میں ان کی تمام غلطیوں پر پردہ ڈال دیا۔ جو مخص گیارہ سال مک اینے اقدار کے استحام کے لئے دردغ کوئی سے کام لیتا رہے' اسے ایک غیرجانب دار مخص کیا قرار وے گا؟ افغانستان کے مسئلے کو انہوں نے خود الجھایا۔ جس روز انہوں نے بندوق کی نال سے مسلمہ افغانستان کو حل کرنے کا فیصلہ کیا تھا' یہ مسئلہ ای روز الجھ گیا تھا۔ اگرچہ بھٹو صاحب بہت پہلے گلبدین حکمت یار کو کابل سے اپنے پاس اس مقصد کے لئے بلا چکے تھے۔ افغانستان میں امریکہ کی شریاکر ہمیں کیا ملا؟ جالیس لاکھ افغان مهاجرین کا تحفہ؟ ہیروئن کی بوریاں؟ کلا شکوف کلچر؟ سرحد اور بلوچتان میں ان افغان مماجرین کی وجہ سے مركز كريز قوتوں كى اٹھان؟ بلوچى اور سرحدى ثقافت کی بربادی؟ بے پناہ معاشی بر حالی؟ بیر مسئلہ دو ارتا بھینسوں کی لڑائی تھا جس میں پاکستان کو دانستہ گھاس کی طرح رگید ڈالا گیا۔ دراصل خمینی اران میں آیا تو دنیا بھر کے شیعوں نے جارحانہ انداز میں سر انھانا شروع کر دیا۔ پاکستان میں بھی شیعہ کمیونٹی زیادہ ایکٹو ہوئسمی۔ اس کی وفاداریاں ایران کے ساتھ ہیں۔ پاکتانی سیاست میں مولوی کو تھییٹ کر اپنے مقاصد کے حصول کے لئے جزل ضیاء صاحب نے جس طرح اس فضا کو آلودہ کیا' اس کے اثرات اب سب کے سامنے ہیں۔ اب یہ اونٹ کسی کروٹ نہیں ہیٹھے گا۔ جنرل ضیاء کا اسلام' سیاس اسلام تھا'

اس کا ندہب سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ انہوں نے جمہوریت کو تین بار قل کیا۔ ضیاء الحق کے اصل کردار پر جس یقینا لکھوں گا۔ ابھی ان کے اصل کردار اور مخصیت پر لتعقبات اور محبوں کی گرد پڑی ہوئی ہے۔ جب یہ گرد کوئی غیرجائبدار مورخ صاف کرے گا تو جو تصویر ابھرے گی، وہ یقینا جزل صاحب کے حق جس نعرے لگانے والوں کے لئے حیرت انگیز ہوگ۔

88ء میں جب بے نظراقتدار میں آئیں تو وہ کی میرٹ کی بنیاد پر نہیں آئی تھیں۔ ان کا برسر اقتدار آنا فوج اور امریکہ کی لی بھگت تھا جو بے نظیر کے ذریعے اپنے مقاصد پورے کرتا چاہتے تھے۔ پھر جب بے نظیر کے جیالوں نے لوٹ مار شروع کر دی تو اس سے بھی عوام میں فرسریشن پیدا ہوئی۔ بعد ازال اعلی قوتوں نے 6 اگست 1990ء کو ان کے ساتھ وہی سلوک کی فرسریشن پیدا ہوئی۔ بعد ازال اعلی قوتوں نے 6 اگست PUPPET وزیر اعظم کے ساتھ کیا تھا ۔۔۔ لیکن سے حقیقت بھی ابنی جگہ موجود ہے نہ 6 اکست کے اقدام نے ب نظیر کو بہ حیثیت سیاست وال تقویت دی وگرنہ چند ماہ کے، بعد عوام خو، ان کو دزارت کی گدی سے دور پھینک دیتے۔ بے نظیر محدود مخاصیوں کی مالک ہیں۔ وہ دوبارہ براقتدار آبی جائیں تو زیادہ بن نمیں نکال سیس گی۔ ان کے زوال میں مولوی فیکٹر نے بھی مرکزی کردار ادا کیا۔

جھ پر بہ الزام عائد کیا جاتا ہے کہ جس دانستہ مغل ہسٹری کو ایک خاص آئینے جس دیکھ رہا ہوں اور لوگوں کو دکھانے کی کوشش کر رہا ہوں۔ مغل ہسٹری اسلامی تاریخ نہیں اس لئے اس میں خیراور تغیر کے پہلو برائے تام جیں۔ مغل تاریخ کو سیکولر تاریخ کما جا سکتا ہے۔ اکبر نے پہلی بار انڈنیائزیشن کی تحریک شروع کی۔ اس کے مرنے کے بعد مغل درآبار جس اسلام اور سیکولر طاقتیں باہم دست و گربیاں ہو گئیں۔ اور گزیب اور دو مرے مغل شہنٹاہوں کے خلاف جتنی بھی تحریکوں اور بغادتوں نے سر انھایا ہے سب نیشنلٹ تغییر۔ اس کی سب سے بری خصوصیت مغل پاور کی سنٹر لائزیشن تھی۔ ساری طاقت بادشاہ کے پاس تھی۔ مغل منصب خصوصیت مغل پاور کی سنٹر لائزیشن تھی۔ ساری طاقت بادشاہ کے پاس تھی۔ مغل منصب دارائع آمنی اور طاقت کے سرچشموں پر قبضہ تھا۔ جب دو سروں کو آپ جائز خلاف سمجھا اور انہیں بردر قوت کچلنے کے اقدامات کے گروہ پوری طرح فرونہ ہو سکیں۔ مغلیہ طلاف سمجھا اور انہیں بردر قوت کچلنے کے اقدامات کے گروہ پوری طرح فرونہ ہو سکیں۔ مغلیہ سمولتوں کے دوال جس دیماتوں نے اہم کروار اواکیائینل بادشاہ اور منصب دار اپنی عیاشیوں اور سلطنت کے دوال جس دیماتوں نے اہم کروار اواکیائینل بادشاہ اور منصب دار اپنی عیاشیوں اور سلطنت کے دیماتوں سے رہونیو اکٹھا کرتے گراس کے بدلے جس دیماتوں کو پچھ نہ ملا۔ سلطنت نہر دیماتوں اور تخریہ ہی بخاوس ایک خورہ طبقے کا ایک نے سر انھایا 'بی سب دیماتی زندگی کا شری زندگی کے خلاف رد عمل تھا۔ ایک محروم طبقے کا ایک

مراعات یافتہ طبقے کے ظلاف شدید ناراضگی کا عملی اظمار تھا۔ سکھوں' مرہوں' جائوں اور راجوہوں کی جتنی بعاد تیں تھیں' یہ سب ای زمرے جس آتی جیں گر ہم نے تاریخ سے کوئی سبق نہ سیکھا۔ اب بی طالت سندھ جی جیں۔ سندھ کا دبی طبقہ' شری طبقے کے ای لئے طلاف ہے کہ ایک محروم ہے اور دو سرا مراعات یافتہ ہے جبکہ سمولتوں کا مخری فی الحقیقت گاؤں بیں۔ یہ لراب پنجاب میں بھی سرایت کر رہی ہے اور آہتہ آہت سرخد اور بلوچتان کی طرف بھی نقل ہوگی۔ مغل بادشاہوں کے دور میں انصاف نام کی کوئی شے نمیں تھی... آئر تھی بھی تو انصاف دو طرح کا تھا۔ شاہی فاندان اور منصب داروں کے لئے نرم' نریا اور بت طبقے کے لئے عذاب کا کو ڑا۔ اس اقبیاز سے بھی مغل سلطنت کے ظلاف نفرت کے جذبات نے جنم لیا جو ایک مقررہ مدت پر آرش فشاں کے لاوے کی طرح پھٹا اور ساری مغلیہ سلطنت کو خس و فائناک کی طرح بماکر لے گیا۔

میں نے ڈیڑھ درجن سے زائد کتابیں لکھی ہیں۔ اردو میں بھی اور اگریزی ہیں بھی۔

سب کا موضوع کاریخ ہے کہ میری بچان ہی ہے۔ میری تصنیفات میں مغل دربار ' خری عدد مغلیہ کا ہندوستان' کاریخ اور آگری' کاریخ کے بدلتے نظریات' کاریخ کے نظریات' کاریخ اور فرق اور دربات ' سندھ کی بچان' علاء' معاشرہ اور جماد تحریک کو نمایاں حیثیت حاصل ہے۔ آدیخ کے ایک طالب علم کی حیثیت سے میں یہ کموں گا کہ پاکتانی کاریخ دان درست اور ایک طالب علم کی حیثیت سے میں یہ کموں گا کہ پاکتانی کاریخ دان درست اور قبند جمالیت ہے بھراس کے بعد انہیں کر رہے۔ ابتداء ہی میں ان کے سروں پر نظریہ پاکتان کا فویا بھند جمالیتا ہے' بھراس کے بعد انہیں کچھ اور نظری نہیں آ ا۔ جب تک پاکتان میں موجودہ نظام تعلیم جاری رہے گا' OBJECTIVE اور سیکولر مانڈڈ مسٹری چیش نہیں کی جا سکی' درست اور صبح کاریخ نویم کے لئے جمیں اپنے ذہنوں کر ہر قتم کے تعقبات کی آلائشوں سے پاک کرنا اور صبح کاریخ نویمی کے لئے جمیں اپنے ذہنوں کر ہر قتم کے تعقبات کی آلائشوں سے پاک کرنا اور صبح کاریخ نویمی کے لئے جمیں اپنے ذہنوں کر ہر قتم کے تعقبات کی آلائشوں سے پاک کرنا اور گا۔

## انثروبو

## (انٹرویو لینے والے: سہیل و ژائج برائے روزنامہ جنگ)

" تنازع کابوں کے متازع مصنف" ڈاکٹر مبارک علی کی باتیں چونکا وہنے والی ہوتی ہیں۔ ڈاکٹر صاحب ہے ال کر آدیج کا روایتی تصور ڈگا جاتا ہے۔ جرمنی ہے آدیج میں ڈاکٹریٹ کے بعد وہ سندھ بونیورٹی میں شعبہ آدیج ہے مسلک ہو گئ اور بعد ازاں صدر شعبہ کے عمدہ پر پہنچہ۔ اب شک آدیج کے مختلف موضوعات پر اردو اور اگریزی میں 20 کابیں تحریر کر کے بیں۔ پائے زبانوں پر تدرت زکھتے میں اور ان دنوں کوئے انسٹی ٹیوٹ میں رہنیڈٹ ڈائریکٹر کے عمدہ پر کام کر رہ میں۔ پند روز پک ان سے میں رہنیڈٹ ڈائریکٹر کے عمدہ پر کام کر رہ میں۔ پند روز پک ان سے آدیج است دور پک ان سے آدیج است دور پک ان سے آدیج است دور پک ان سے آدیج است دیں۔ دول جس

## \$ \$ \$

جنگ \_ حارے باں آج کل مب سے برا زیر بحث مسلد بنیاد پرتی ہے۔ آپ اس سلطے میں بتاکیں کہ اسلام کے اندر اور ووسرے ندائیب میں بنیاد پرسی کا تصور کب سے موجود ہے اور موجودہ دنیا میں اس کا کیا مستقبل ہے؟

ڈاکتر مبارک \_ بنیاد پرتی صرف اسلام میں بی نہیں ہے بلکہ تقریباً ہر ذہب کے اندر ہے۔ بنیو پرتی کے پیدا ہونے کی وجوہات میں سے ایک وجد یہ ہے کہ ہر ذہب کا جو پسلا مرطلہ ہوتا ہے اس میں تمام تعلیمات بہت سید می سادھی اور آسان ہوتی ہیں۔ لوگوں کی سمجھ میں آتی ہیں۔ اس کے مانے والوں کی تعداد جو تکہ کم ہوتی ہے اور جس طرح ہم کتے ہیں کہ اسلام کے ابتدائی ونوں میں اسلام کی خالص تعلیمات تھیں لیکن جب بھی کوئی ذہب بھیلتا ہے اور ایک قوم سے نکل کر دوسری قوم کے اندر جاتا ہے تو اس کے اندر دوسری تہذیبیں ' نقافیں اور دوسری چیس بھی ہوتی ہے۔ دوسری چیس بھی اللہ ہوتا ہے۔ واس کے اندر دوسری تہذیبیں ' نقافیں اور دوسری چیس بھی ماللہ ہوتا ہیں۔

یعنی اس کے ساتھ دوسری روایات اور تہوار وغیرہ بھی نتقل ہو جاتے ہیں۔ جب اسلام میں فوصات ہو میں اور فوصات کے نتیجے میں جب ایران اور شام فتح ہوئے تو اس میں ایرانی شخصہ اور ثقافت کا اثر آنا شروع ہوا۔ اس طرح جب شام فتح ہوا تو اس کے اندر بھی دوسری روایات آنا شروع ہو میں۔ لنذا فوصات کے نتیج میں جب ایران اور شام فتح ہوئے تو اس کے اندر بھی دوسری روایات آنا شروع ہو میں۔ لنذا فوصات کے نتیج میں یا نداہب کی تبدیلی کے اندر بھی دوسری روایات آنا شروع ہو میں تبدیل ہوتی ہے تو دہ اپنے ساتھ ابنی روایات بھی ساتھ کئے میں جب ایک قوم دوسری قوم میں تبدیل ہوتی ہے تو دہ اپنے ساتھ ابنی روایات بھی ساتھ لے کر آتی ہے۔ اس میں کچھ چزیں ندہب کی تبدیلی کے ساتھ ختم ہو جاتی ہیں۔ لیکن بہت ک چزیں باتی رہتی ہیں جو ختم نہیں ہوتیں۔ تبدیلی کا سے عمل چلا رہا اور اسلام کے اندر دوسری اقوام آنا شروع ہو کی تو بنیادی طور پر وہ عرب ثقافت تھی۔ ان تبدیلیوں سے اسلام کے بنیادی عقائد تو اپنی جگہ رہے لیکن ثقافی طور پر نئی چزیں آتی چلی تکئیں۔ جس طرح ہندوستان کے رسم و رواج اور موسیقی وغیرہ بھی ہارے باں آئیس یعنی تبوار وغیرہ تبدیل نہیں ہوتے بلکہ کے رسم و رواج اور موسیقی وغیرہ بھی ہارے باں آئیس یعنی تبوار وغیرہ تبدیل نہیں ہوتے بلکہ وہ کئی نہ کی دسے کیا میں باتی رہے ہیں۔

جنگ .... اسلام کے عقائد میں مختلف ثقافتوں کے اثر پر علماء کا روغمل کیا تھا؟

ڈاکٹر مبارک فیل علاء کے طبقے نے یہ محسوس کیا کہ ان کے اندر جو دو سری روایات داخل ہوتی ہوگا ہیں۔ یہ اسلام کی خالص حثیت کو خراب کرتی ہیں۔ اگر دیکھا جائے تو آپ کو محسوس ہوگا کہ علاء کرام شروع ہے ہی گئے آرہ ہیں کہ اسلام کے اندر غیراسلامی چزیں آرہی ہیں اور ان کو کسی طریقے ہے نکالنا چاہئے آکہ اسلام کو خالص کیا جا سکے۔ اس لئے اسلام کے اندر سب سے پہلے "بنیاد پرتی یا احیاء" کی تحریک اہام حنبل نے شروع کی۔ ان کا کمنا تھا کہ ایرانی اثر اسلام اور عرب ثقافت کو خراب کر رہا ہے۔ اسلئے اے کسی طرح سے پاک کرنا چاہئے۔

جنگ .... آپ کی بات ہے کیا یہ مراد لی جائے کہ ان علاء کا کہنا تھا کہ کلچرکے حوالے ہے خاص اسلامی کلچر سرف عرب کلچر ہو سکتا ہے؟

واکر مبارک ... بی ہاں! امام صنبل نے بھی اس وقت دو تین چیزیں کی تھیں جس طرح انہوں نے کما تھا کہ عربوں کو برا انہوں نے کما تھا کہ عربوں کو برا انہوں نے کما تھا کہ عربوں کو برا سیس کمنا چاہئے بلکہ ان کی عزت کرنی چاہئے اور اسلام کے حوالے سے ان کی خدمات کا اعتراف کرنا چاہئے اور ان کی عزت اس لئے بھی کرنی چاہئے کہ اس سے ایرانی اثر بھی کم ہو

جنگ ... میرا خیال ب که خلافت مرف قریش کے لئے مخصوص کرنے کا تصور ہر زمانے کے لئے نمیں ہے؟

ڈاکٹر مبارک ... شروع ہے ہی دو مخلف آراء رہی ہیں۔ کہ ظافت کا حق کس کو ہے۔
یعنی کچھ لوگوں کا تو می کمنا تھا کہ یہ صرف قریش کا حق ہے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم
کا تعلق بھی ہو ہاشم سے رہا ہے اس تصور کے ظلاف جو سب سے پہلے بعادت کی بھی وہ خارجی
بعادت بھی۔ کیونکہ خارجیوں کا کمنا تھا کہ ظلیفہ ہونے کا حق ہر کسی کو ہے۔

جنگ .... لیکن خارجیوں کے بارے میں بھی تو بعض لوگوں کی بیہ رائے ہے کہ وہ خالفتا" اسلام کے حامی تھے؟

فاکٹر مبارک ... خارجیوں کے عقائد میں بہت شدت ہمی۔ ان کا خیال تھا کہ قریش کے علاوہ دو سرے قبیلوں کو بھی ظافت کا حق حاصل ہے۔ یمی اختلاف تھا وگرنہ شدت کی ہے حالت ہمی کہ وہ اپنے علاوہ کسی کو مسلمان نہیں مانتے تھے۔ تو کسنے کا مقصد ہے ہے کہ بنیاد پر سی اس وقت شروع ہوتی ہے :ب دو سری چیزیں ثقافت اور روایات میں داخل ہو جاتی ہیں اور پھر ہے نظری چیزیں بن جاتی ہیں۔ اس زمانے میں امام حنبل آئے۔ ان کے بعد امام تیم کا زمانہ آئ فیمونی جیاس خاب نہمونی میں علی اسلام کے اندر متکولوں کے مملول سے پھونی بھونی ریاستیں بن بھی تھیں۔

پیراس سے لوگوں کے اندر شخصیت پرتی یا مزاروں کو پوجنا وغیرہ کا تصور بھی پیدا ہو گیا تھا۔ ای لئے اہام تبیہ نے بھی اہام حنبل کی پیروی کی اور کما کہ جمیں قرآن کو اس طریقے سے سجھنا چاہنے جس طرح کہ اس میں بتایا گیا ہے اور باقی سب چیزوں کو ختم کر دیتا چاہئے اور یہ وی تحریک ہے جو بعد میں محمد بن عبدالوہاب نے تجاذ کے اندر شروع کی۔ اس کی بنیاد بھی اہام ضبل کے نظریات کے مطابق تھی۔

جنگ .... اسلام کے اندر ایک ۱۰ سرا نقط نظر بھی ہمیشہ سے موجود رہا ہے اور ای نقطہ نظر کی اکثریت حانی نتی؟

ڈاکٹر مبارک ... بات یہ ہے کہ یہ جتنی بھی تحریمیں تھیں یہ خالفتا" ذہب کے لئے تو نمیں تھیں یہ خالفتا" ذہب کے لئے تو نمیں تھیں بلکہ ان کے پیچے ساسی مقاصد بھی شامل تھے۔ مثلاً امام حنبل کی جو تحریک تھی اس میں وہ یہ چاہتے تھے کہ ایرانی اقتدار اور اثر کو ختم کرکے عرب اقتدار کو واپس لایا جائے۔

ای طرح دوسری تحریکوں میں بھی کچھ ساس مقاصد شامل تھے۔ امام تھی بھی خالص اسلام کی تحریک بھی ای نظریدے اسلام کی تحریک بھی ای نظریدے

کی پیرو کار تھی۔

جنگ ... اس میں تھوڑی می وضاحت چاہتا ہوں کہ محر بن عبدالوہاب اور امام تیر کے بارے میں ایک چیز کا فرق ہے کہ امام تیم اگرچہ اسلام میں خالص بن چاہتے تھے لیکن ان میں تھوف کا عضر پایا جا تا تھا جبکہ محر بن عبدالوہاب تصوف کے خلاف تھے؟

واکر مبارک ... آپ کی بات نمیک ہے یہ تو اس طرح ہے جس طرح ہندوستان میں احمہ مرہندی اور شاہ ولی اللہ کا تعلق ایک ہی سکول ہے تھا۔ لیکن آہت آہت ہد جس ان میں فرق پیدا ہو گیا تھا۔ یعنی وقت کے ساتھ ساتھ یہ تبدیلیاں آئی رہتی ہیں۔ طالا نکہ ایک ہی سکول ہے تعلق ہو آ ہے لیکن چو نکہ الگ الگ زمانے کے اندر ہوتے ہیں اور ان کے مسائل بھی الگ ہوتے ہیں اور ان کے مسائل بھی الگ ہوتے ہیں اس لئے ان کے چینچ کا جواب بھی بدل جا آ ہے۔ لیکن اس کے باوجود سب لوگ چاہتے کہ اسلام کو دوبارہ ہے اس کی اصل شکل میں آنا چاہئے۔ یمال بھی اگر آپ دیکھیں تو ان کا تاریخ کے بارے میں نظریہ مختلف ہو جا آ ہے۔ مثلاً جو اسلامی تاریخ کا نظریم آتا ہو وہ ان کے جو نکد اسلام کے ابتدائی دنوں میں اسلام نے ایک مثانی معاشرہ قائم کر دیا تھا اس کے بعد وہ کہ تعد میں آنے بعد تو جس طرح کہتے ہیں کہ تاریخ ختم ہو جاتی ہے اس کے بعد ان کا کمنا نہ کہ بعد میں آنے والا جننا زمانہ ہو وہ ان کو خزاب کر رہا ہے۔ لنذا اب ہمارا کام یہ ہے جس طرح شبی نعمائی کا کمنا ہے کہ مسلمانوں کی ترتی اس میں ہے کہ چینچے کی طرف جایا جائے یعنی اس کے اندر جتنی کمنا ہے کہ تو ہو اس کی ہے تو کی جانے اس کے بعد ان کا کمنا ہو جائی ہو کہنا ہو گئی ہو گئی ہو گئی کہنا ہو گئی اس کے اندر جتنی اس کے اندر جتنی تو گئی کہ کی جو کر ہے اسے صاف کرے اس کی اصل حالت میں لا دینا چاہئے۔

یعنی پنجیے کی طرف جانا ہی ہمارے لئے بہتر ہے۔ علماء کا یا بنیاد پر ستوں کا آریخ کے بارے
میں یہ نظریہ ہے کہ آریخ نے ایک مثالی معاشرہ تو قائم کر لیا تھا اور اس کے بعد کے وقت میں
ہونے والی تبدیلی کو ہم ترتی نہیں کمیں گے بلکہ ای نے مثالی معاشرے کو خراب کر ویا ہے۔
لندا بنیاد پرستی کی تعریف اس طرح کر سکتے ہیں کہ ہم نے مختلف اڑات کو صاف کرتے ہوئے
ہیجے کی طرف جانا ہے اور اس کی اصل حالت میں اسے واپس کرنا ہے۔

۔ جنگ ... لیکن اس کے ساتھ ساتھ ایک دو سرا نقطہ نظر بھی تو ہو گا جو ظاہر ہے مختلف سا می حکومتوں کے لئے اشخکام کا باعث نبتا رہا؟

را کے است کے جیانجوں کا سامنا کرتا واکٹر مبارک .... جب خلیفہ اور بادشاہ ہوتے تھے تو ان کو بہت سے چیانجوں کا سامنا کرتا مرا تھا۔ مثلاً جب عباس خلافت قائم ہوئی ہے تو اس کے تھوڑے ہی عرصے میں فتوحات تو ہو مجھی تھیں لیکن لوگ مسلمان نہیں ہوئے تھے مسلمانوں کی زیادہ تعداد صرف شہوں کے اندر تھی باتی جتنے بھی دیمات تھے ان میں عیسائی اور یہودی آباد تھے۔ یعنی حکومت کرنے والوں ک صرف مسلمانوں کے معاملات ہی طے نہیں کرنا ہوتے تھے بلکہ دو سرے ذاہب کے لوگوں کو دو سرا ہوتا تھے بلکہ دو سرے نداہب کے لوگوں کو دو سرا ہمی ملنا ہو آ تھا لیکن اگر وہ صرف مسلمانوں کو ہی طبے اور دو سرے نداہب کے لوگوں کو دو سرا درجہ دیتے تو ان کے لئے حکومت کرنا بہت مشکل ہو آ۔ اس لئے عبای دور کے زمانے میں جب انہوں نے دارا محکومت قائم کیا تو اس میں زیادہ تعداد عیسائیوں اور یہودیوی کی تھی جو ترجمہ کرتے تھے اور انہوں نے ان کو برابر کا درجہ دیا کیونکہ ان کی اپنی ضروریات ایسی تھیں کہ ان کو لبل رہنا پڑتا تھا۔

جنگ .... آپ کی بات سے کیا ہے مراد لی جائے کہ انتما پندانہ نقطہ نظر کو پذیرائی نہیں ملی اور لبرل نقطہ نظر کامیاب ہو تا رہا؟

ڈاکٹر مبارک ... آپ کی بات صیح ہے لیکن بیشہ ہی ایبا نہیں ہوا اور ایبا اس لئے ہو آ ت کہ حکومت کی اپی ضروریات چونکہ مختلف ہوتی ہیں اور ان کو ایبا کرتا پڑ آ ہے۔

جنگ ... لیکن مسلمان عوام کی اکثریت جو خلیفہ یا بادشاہ کو سپورٹ کرتے تھے ایکے رول کے بارے میں تھوڑا سابتا کمیں کہ خلفائے راشدین کے بعد عوام کے رویے کیا رہے؟

الدر براک ۔۔۔ اصل میں علاء کا جو شروع میں جھڑا ہوا ہے بینی علاء اور نوکر شاہی کے دمیمیان جھڑے کے دمیمیان جھڑے کے ابتداء عباسی دور میں شروع ہوئی۔ اور اموی دور کے اندر علاء اس وقت تک سیاست ہے الگ تے کیونکہ اموی اس کے سخت خلاف تے لنذا اسلام کے شروع میں جو خانہ جنگی شروع ہوئی تھی ای وقت بہت ہے ذہبی عالموں کا خیال تھا کہ سیاست کے اندر پڑتا ایخ آپ کو مصیبت میں ذالنا ہے۔ اس ہمیں الگ ہو جاتا چاہئے۔ پھرا کہ سیاست اندر پڑتا ایخ آپ کو مصیبت میں ذالنا ہے۔ اس ہمیں الگ ہو جاتا چاہئے۔ پھرا کہ سیاست اور ندہب کو الگ رکھا جائے تو اس لئے اس وقت کانی لوگ آپ نہی معاملات اور تعلیمات میں مصوف ہو گئے اور سیاست میں حصہ نمیں لیا۔ سیاست میں حصہ لینے کا موقع ان کو اس وقت علاء کی اور سیاست میں حصہ نمیں لیا۔ سیاست میں حصہ لینے کا موقع ان کو اس وقت علاء کی جائے۔ عباسی چو نکہ ایرانیوں کی طرف کوشش یہ تھی کہ خلیفہ شریعت کے ماتحت نہ ہو بلکہ ایرانیوں کی طرف میں آئے اور بیا بادشاہوں نے جو کام کیا اس میں انہوں نے بیچھے کی طرف ایرانی بورد کریش کے باس باور تھی وہ کام یاب رہے۔ اور علاء کو انہوں نے بیچھے کی طرف دعلی دیا۔ اس کے بعد ہمارے ہاں بادشاہوں نے جو کام کیا اس میں انہوں نے علاء کو ریاش وہ خان کے عدے دیے۔ یہی دور کام کیا اس میں انہوں نے علاء کو ریاش کی دیے۔ ان کا حصہ بن ویا۔ مثلاً انہوں نے قاضی مصدر مینے الاسلام اور مفتی کہ بعد یہ خانہ کہ بعد یہ بی عدے کہ بعد یہ بیک کے کہ بعد یہ بی عدی کے کہ بعد یہ بی عدی کے کہ بعد یہ بی عدی کی کو کو کی کو کھوں کی کو کو کھوں کو کو کھوں کی کو کھوں کی کو کو کھوں کی کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھ

وی کرتے تھے جو سلطان یا تھران چاہتا تھا۔ تو ایک لحاظ ہے انہوں نے علاء کے زور کو ختم کرنے کے لئے ریاست کے ڈھانچ کے اندر ڈھال دیا۔ اگر آپ آریخ انھا کر دیکھیں تو معلوم ہوگا کہ ہندوستان کے اندر علاء کو تھوڑے ہے وقت کے لئے جو سای طاقت ٹی ہے وہ سوری خاندان کے دور میں لمی ہے۔ اس لئے اکبر کے زمانے میں جب ان علانے اپنے اثر اور طاقت کو دکھانے کی کوشش کی تو اکبر نے ان علاء کی طاقت کو ختم کرنے کے لئے تین طریقے انتیار کئے۔ ایک طریقہ تو یہ تھا کہ جن علاء نے اس کے ظاف کفر کے فتو کے دیے آن سب کو جیل میں ڈال دیا یا ان کو قتل کروایا۔ دو سرا جو علاء اس کے خالف تھے ان سب کو اس نے ہندوستان کے مختلف ریمات میں قاضی وغیرہ بنا کر بھیردیا۔ تیرا کام اس نے یہ کیا کہ ریاست کی طرف ہا ان کو جاگریں دی جاتی تھیں وہ جاگیریں اس نے خود انٹرویو لیکران لوگوں کو دیں جو ریاست کے وفاوار تھے پھرجو وانٹور تھے انکی ڈیونی یہ لگائی کہ وہ ان علاء پر نظرر کھیں۔ چنانچ کی اس کا ختی سای طاقت مغلیہ دور میں ختم ہو گئی تھی۔ اور نگ زیب نے بھی علاء کی سای طاقت مغلیہ دور میں ختم ہو گئی تھی۔ اور نگ زیب نے بھی علاء کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کیا۔ وہ خود بھی نہی تھا لیکن اس نے ان علاء کو اس طرح استعال کیا کہ جو اے کام کرنا ہو آتھا وہ ان حالے کو تی قتی ہو گئی تھی۔ اور نگ زیب نے بھی غذبی تھا لیکن اس نے ان علاء کو اس طرح استعال کیا کہ جو اے کام کرنا ہو آتھا وہ ان حالت می نہی نہ بی تھا لیکن اس نے ان علاء کو اس طرح استعال کیا کہ جو اے کام کرنا ہو آتھا وہ ان حالے کو تو کے لئے تھا۔

جنگ ... علامہ اقبال نے تو اورنگ زیب عالمگیر کو ایک آئیڈیل مسلمان حکمران کے طور پ پش کیا ہے؟

ڈاکٹر مبارک ... میں سجھتا ہوں کہ اورنگ زیب نے نہ ب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لے استعال کیا اور اننی کے ذریعے اپنے وشمنوں کا خاتمہ کرایا۔ علماء چونکہ ریاست کا حصہ بن گئے تھی لنذا اس کے بعد یہ جس طرح چاہتا تھا ان علماء کے ذریعے اپنے مفادات پورے کر ہا تھا۔ جنگ .... اورنگ زیب عالمگیر کو یہ کریڈٹ بھی تو حاصل ہے کہ اس کے دور میں فقہ حنفیہ

کی تشریحات پر مبنی فآویٰ کی تدوین ہوئی؟

ڈاکٹر مبارک .... فقہ حنفیہ کی تدوین اپنی جگہ صحیح۔ لیکن اس کے باوجود آپ دیکھیں کہ وہ علاء کو صرف اپنے مقاصد کے لئے استعمال کر یا تھا۔ علاء کی خود اپنی کوئی آواز نہیں تھی۔ جنگ ... بے شک اس میں اس کا اپنا مقصد شامل تھا لیکن اس سے اسلام کا احیاء بھی تو ہوا ہے؟

، ڈاکٹر مبارک .... نہیں ایس کوئی بات نہیں۔ اورنگ زیب کے دور میں آپ بتا کیں کہ اسلام کا احیاء کماں ہوا ہے۔ اورنگ زیب کا دور تو ایسا دور ہے جس میں سب سے زیادہ انتشار ے۔ یعنی مرہوں اور سکھوں سے اڑائیاں۔ اس طرح راجیونوں اور جانوں کے درمیان بے شار جھڑے ہیں۔ اور سب سے زیادہ کرپٹن بھی اس دور میں ہوئی۔

جنگ ... کیسی کریشن؟

ڈاکٹر مبارک ۔۔۔ کرپٹن اس لحاظ ہے کہ جو ان کے قاضی القعناۃ عبدالوہاب تے ان کے بارے میں مشہور تھا کہ یہ بہت رشوت لیتے تھے اور جب وہ مرے ہیں تو اس وقت کے لحاظ ہے بہت بری جائیداد چھوڑی جس میں تین لاکھ اشرفیاں تھیں اور اس کے علاوہ کانی جائیداد بھی۔ اس زمانے کے ہم عمر مورخ خانی خان نے اورنگ زیب کے قانیوں کے بارے میں لکھا ہوا اس کے بعد کے مورخوں نے بھی ان قانیوں کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ رشوت لیتے تھے اور اس کے بعد کے مورخوں نے بھی ان قانیوں کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ رشوت لیتے تھے اور علا فیصلے کرتے تھے اور انتمائی بد دیانت تھے۔ چنانچہ اورنگ زیب کے اپنے وقت میں چو نکہ علاء ریاست کا ایک حصہ تھے لنذا وہ بوی شان و شوکت کے ساتھ رہتے تھے ان کے پاس دولت بھی بہت تھی۔

جنک ... لیکن اس وقت تو ایجو کیش بھی ہی ہمی۔ درس نظائی ہی سریم ایجو کیش ہمی چنانچہ جو دنیاوی عمدے تھے وہ بھی تو انبی مدارس سے تعلیم حاصل کرنے والوں کو ملتے ہو گئے؟

ذاكم مبارك ... قطعا" نبين- دنياوى عدت ان سكولول بي برده كر حاصل نبين ك جاتے نتے درسے و صرف علاء كے لئے تتے جو سكولر تعليم نتى وہ درسول ميں نبين ہوتى نتى اور اس من م كے لئے يونيورشى يا درسے نبين ہوتے تتے- بلكہ اس كو ہم آن كل كے زمانے كے مطابق اپر نئس شپ كا زمانہ كمہ سكتے ہيں- چنانچہ درس نظاميہ ہى اس وقت اس قائل نبين تقاكہ وہ اس وقت كے طالت كے مطابق چل سكتا- اس ميں صرف ايسے علوم ركھے گئے تتے بين كا زمانے كے حالات كے مطابق چل سكتا- اس ميں صرف ايسے علوم ركھے گئے تتے بين كا زمانے كے حالات سے كوئى تعلق نبين تھا- مثلاً جب ديوبند قائم ہوا ہے تو اس ميں درس نظاميہ كو انہوں نے ركھا اور خاص بات بيہ تھى كہ ديوبند كے اندر آرائ ، جنمانيہ اور اسلاى تاريخ ہمى نبين يوهائى جاتى تھيں۔

جنگ .... ہمارے ہاں فقہ حنق کے دو نقط ہائے نظر موجود ہیں دیوبندی اور بریلوی دونوں کاتب فکر کے ارتقاء یر آریخی حوالے سے آپ کی کیا رائے ہے؟

ڈاکٹر مبارک ... اس قتم کی تحریکوں کو اس پس منظر میں دیکھنا جاہئے کہ یہ کن مفادات کو پورا کر رہی ہیں۔ لیخی سے تحریکیس پوری سوسائن کی نمائندگی نہیں کرتیں۔ بلکہ سے خاص گروہ یا لوگوں کی نمائندگی کرتی ہیں۔ دیوبندی اور بریلوی دور کو نو آبادیاتی دور کما جا سکتا ہے۔ یعنی ہمارے معاشرے کا ڈھانچا نوٹ رہاتھا ہے اس وقت عبوری دور سے گزر رہاتھا اور برانے علماء کا

ا ٹرورسوخ کم ہو رہا تھا۔

اس طرح پرانے آجر طبقوں کا زور بھی ختم ہو رہا تھا۔ اگر آپ آری بر خور کریں تو یہ رکھیں کہ بیخ کی کی بخرایا کی علاقوں میں شروع ہو کی اور وہ کون سے علاقے تھے اور پھر ہم یہ وکیتے ہیں کہ وہ کون سے طبقے تھے جنہوں نے ان تحریکوں میں زیادہ دلچی سے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ اب بریلوی تحریک دیکھیں تو آپ کو نظر آئے گا کہ وہ یو پی کے ایک شرمیں زیادہ مشہور ہوئی۔ ان میں زیادہ تر وہ طبقات شامل تھے جو زیادہ تر ہنر مندوں کا طبقہ تھا۔ یعنی بریلوی کی تحریک کے متاثرین وراصل برطانوی سامراج کے آنے کی وج سے جو تبدیلیاں آئیں ان تبدیلیوں کی وج سے جو تبدیلیاں آئیں ان تبدیلیوں کی وج سے جو فلا تھا ان کو بریلویوں نے پورا کیا۔ جسے جس طرح جولاہا کلاس تھی وہ نو آبادیا تی وور کے اندر متاثر تھی کو کہ اس سے ان کا کاروبار ختم ہو گیا پھران کو معاشی ساکل کا سامنا کرنا پڑا ان طالت سے مایوی پیرا ہو جاتی ہے اور لوگ مزاروں پر جانا اور نیاز وغیرہ دینا شروع کر دیتے ہیں۔ پھراس سے کوئی بھی نہ بھی تحریک شروع ہوتی ہے ہے کس کے خلاف نہیں شروع کر دیتے ہیں۔ پھراس سے کوئی بھی نہ بھی جو بھی طبقوں کے اندر نو آبادیا تی نظام کی تبدیلیوں کی وج سے بھیلا تھا۔

ای طرح دیوبند کی تحریک تھی۔ پھراس سے پہلے سرسید نے بندوستان کے اندر پہلی مرتبہ اسلام کا ترقی پیند نظریہ دیا۔ یعنی جو ترقی ہو رہی ہے اسلام سے اس کا کوئی تشاد نہیں ہے بلکہ اسلام ترقی پند چیزوں کو قبول کرنیکی صلاحیت رکھتا ہے لنذا یہ ہمارے رائے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے ہمیں آگے برصنا چاہئے۔ یعنی نو آبادیا تی دور کی مخالفت کے جذبات صرف دیوبند علماء کے اندر ہی موجود نہ تھے بلکہ مسلمانوں کی اپر کلاس کے لوگوں کے جذبات بھی اس طرح کے اندر انہوں نے حصہ لیا بین مرح کے اندر انہوں نے حصہ لیا بین مراح کا اس کے لؤلوں کی فواہشات کو پورا کرنے کے لئے۔

۔ جنگ ... اس کے علاوہ دو سری تحریکیں بھی اپنا اثر دکھاتی رہی ہیں سب سے بڑی تحریک تو صوفیاء کی ہے ان میں سے بہت لوگ "اننی اشیبنشمنٹ" بھی نظر آتے ہیں۔ یہ انٹی ملا بھی تھے انہوں نے اسلام کے پھیلانے میں بھی اہم رول اواکیا؟

ڈاکٹر مبارک ... اصل میں علاء اور صوفیاء میں اختلاف رہا ہے۔ بندوستان اور دوسرے مالک میں علاء ریاسی علاء اور صوفیاء میں اختلاف رہا ہے۔ بندوسان ایٹ آپ کو ممالک میں علاء ریاسی ڈھانچ کا کیک حصہ تھے لیکن صوفی نہیں تھے انہوں نے ایک آدھ سلطے الگ رکھا اور ایک لحاظ ہے انہوں نے سیاست کے اندر وخل نہیں دیا سوائے ایک آدھ سلطے کے جو کہ سہور دیہ کا سللہ تھا۔ باتی دوسرے سلطے بالکل علیحدہ رہے۔ اسلام کے بارے میں جو

علاء کا نقط نظر ہے وہ شریعت کا ایک نقط نظر ہے جس میں پابندیاں ہیں۔ یعنی آپ نے اگر ارکان دین کی ذرا بھی پابندی نہیں کی تو آپ دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتے ہیں۔ ان کے ہاں تو تشدد ہے، مختی ہے اور وہ سب کو مجور کرتے ہیں کہ وہ ان کے نقط نظر پر چلیں۔ اور جب علاء کو موقع ملا تو انہوں نے کوشش کی کہ ریاست کے تعادن کے ساتھ شریعت کے نفاذ کے لئے مختی کی جائے۔ جمال ان کو موقع ملا انہوں نے بہت سے نہ ہی فرقوں کے خلاف ریاست کی طرف سے مختی کی۔ شریعت کی مختی اور تشد دلوگوں کو پہند نہیں تھا اس کے مقابلے میں صوفیاء کا اسلام کے بارے میں جو نظریہ تھا اس میں سختیاں نہیں تھیں بلکہ اس کے اندر مخبائش تھی کہ آب لبرل ماحول میں رہے ہوئے بھی مسلمان رہ کتے ہیں یعنی علاء کا شریعت اور صوفیاء کا طریقت تھا۔ اور صوفیاء کا حریقت کو لوگ زیادہ پند کرتے رہے ہیں اور ملا کو حقارت سے کی حقی رہے ہیں۔

جنگ .... لیکن اب تو ایبا محسوس ہو آ ہے کہ علاء کا رول بہت بڑھ کیا ہے اور ان کے اثر ورسوخ میں بھی اضافہ ہو گیا ہے؟

ڈاکٹر مبارک ... نمیں ابھی بھی وہ پاپولر نمیں ہیں۔ ایک بات ذہن میں رکھنی بڑے گی کہ علاء کو عزت اور طاقت اس وقت ملتی ہے جب ریاست ان کی حمایت کرتی ہے لیکن اگر ریاست آج ان کی حمایت نہ کرے تو آج ہی ان کی کوئی حیثیت باتی نہ رہے۔

جنگ ... لیکن پھر 77ء اور 53ء کی تحریک ختم نبوت کو آپ کیا کمیں گے؟

ڈاکٹر مبارک .... 77ء کی تحریک میں صرف علاء ہی شامل نہیں تھے۔ بات یہ ہے کہ اگر ہم یہ کمیں کہ عوام ان کے ساتھ تھے تو سب عوام ان کے ساتھ نہیں تھے یہ ضرور ہو آ ہے کہ چھھ لوگوں کو یہ اپنا گرویدہ بنا لیتے ہیں لیکن زیادہ تعداد ان کے ساتھ نہیں ہوتی۔

جنگ .... آپ کی نظر میں پاکتان میں بنیاد پر سی کی بنیاد کس نے رکھی؟

ذا کٹر میارک ... پاکتان کے اندر بنیاد پرتی کی بنیاد ذوالفقار علی بھٹونے رکھی تھی۔ جنگ .... وہ کیسے؟ ہم نے تو آج تک ہی سا ہے کہ پاکتان بننے کے بعد علاء کی پہلی تحریک ختم نبوت تھی اور بعض صلقے یہ الزام لگاتے ہیں اس تحریک کے پیچیے وفاقی اور صوبائی حکومت کی کشکش بھی تھی؟

ڈاکٹر مبارک ... میں یہ کمنا چاہتا ہوں کہ بعثو سے پہلے ریاست کے اندر علاء کو سمریر تی حاصل نہیں بھی لیکن بعثو نے آگر ان کی سریرستی کی- اس سے پہلے ذہبی امور کی وزارت نہیں بھی لیکن بعثو نے آگر ذہبی امورکی وزارت قائم کی- بھر قادیانیوں کو غیر مسلم قرار دیا میا۔ جعد کی ہفتہ وار تعطیل کوائی اور شراب نوشی پر پابندی بھی اس ذانے بھی لگائی می۔ ای زانے بھی امام کعبہ کو بلایا گیا۔ اسلای کانفرنس وغیرہ یہ سب اسی دور بھی ہوا ہے۔ بھٹو کو مورد الزام اس لئے تھراتا ہوں کہ انہوں نے ریاست کا سارا علاء کو دیا تھا۔ اس سے پہلے ریاست کی طرف سے یہ سارا ان کو نہیں ملا تھا۔ اس لئے ضیاء الحق نے اے پورے طریقے سے استعمال کیا۔ کیونکہ اس یہ جزیں بنی بنائی مل مئی تھیں اس نے ان سے بحربور طریقے سے فائدہ اٹھایا کیاں بھی ہا تا چاہتا ہوں کہ آج تک جستے بھی انتخابات ہوئے ہیں ان بھی فہ بھی کا کہ اور بھی کا کہ جستے کا میں موام کے رجمان کو بھینے کا جماعتیں بھی بھی بھاری تعداد میں کامیاب نہیں ہوئیں اس سے ہمیں عوام کے رجمان کو بھینے کا موقع لما ہے۔ اس لئے آج بھی آگر ریاست کی طرف سے ان سے ہاتھ اٹھا گئے جائیں تو ان کی حیثیت ختم ہو جائے اٹھا الئے جائیں تو ان کی حیثیت ختم ہو جائے گ

واکثر مبارک ... بظاہر تو تمام قرائن اس نظریہ کے خلاف ہیں۔ اس نظریہ میں بنیادی داکٹر مبارک ... بظاہر تو تمام قرائن اس نظریہ کے خلاف ہیں۔ اس نظریب دیال میں وہ مغرب دیات روس سے آزاد ہونے والی وسط ایشیا کی ریاستوں کی ہے لیکن میرے خیال میں وہ مغرب سے بہت زیادہ متاثر ہیں اور اسلامی بلاک بنانے پر شاید کوئی بھی ملک تیار نہ ہو۔

جگ ... آپ سدھ يونيور ئي ميں صدر شعبہ آريخ رب سدھ ميں پڑھتے رب سدھ کل ميل کے بارے ميں آپ کاکيا خيال ہے؟

واکثر مبارک ... پاکتان بنے کے بعد جو سندھ کے اندر تبدیلی آئی وہ یہ تھی کہ ہجرت کرنے والے بہت کے لادہ جوئی اور جب ہجرت کرکے اتنے زیاوہ کرنے والے بہت سے لوگوں کی تعداد سندھ میں آباد ہوئی اور جب ہجرت کرکے اتنے زیاوہ لوگ آئے تو ماکل پیدا ہوئے۔ اندرون سندھ آکر جو لوگ آباد ہوئے تنے وہ ایک لحاظ سے سندھی معاشرے میں ضم ہو گئے تنے اور سندھی زبان اور ثقافت میں ڈھل گئے تنے۔ شہوں سندھی تعداد کم تھی اس لئے یماں سندھی ۔ کے اندر یہ بات نہیں تھی۔ شہوں کے اندر چونکہ سندھی تعداد کم تھی اس لئے یماں سندھی ثقافت زیاوہ عام نہیں ہوئی اور خاص طور پر کراچی میں تو بالکل بھی ایسی بات نہیں ہے۔

کین میرے خیال میں ہارے ملک میں اگر سائ عمل جاری رہتا اور اس میں لوگوں کا حصہ رہتا و شاید یہ جھڑے است زیادہ نہ ہوتے جتنے اب ہو رہے ہیں۔ لیکن اس وقت کا جو ملری آپریٹن ہے اس کے بارے میں میں کچھ کمنا چاہتا ہوں کہ فوج سندھ کے اندر جو کام کر رہی ہے اے کمنا چاہتا ہوں کہ فوج سندھ کے اندر جو کام کر رہی ہے اے کمنا چاہتا ہوں کہ تیز کر رہی ہے۔ مشافی میں چند روز پہلے جب سندھ میں گیا تو لوگوں نے بتایا کہ شہروں کے اندر ایم کیو ایم اور اندرون سندھ میں سندھ می لوگوں کو گرفتار کرکے لے جایا جا رہا ہے اور آری کے اپنے بھی ٹارچ سیل ہیں۔ وہاں آپ نے اخباروں میں پڑھا ہو گا کہ بہت سے لوگوں کی جانمیں ضائع ہو رہی ہیں۔ پھر لوگوں کو آثار کرکے میں اور رہاتوں کے اندر مسلل ہو رہا ہے۔ بہوں سے لوگوں کو آثار کر مرفا بنا دیا جاتا ہے اور آسس کالیاں دی جاتی ہیں۔ اس سے کرپشن مرفا بنا دیا جاتا ہے اور تمین کر چلایا جاتا ہے بھر انہیں گالیاں دی جاتی ہیں۔ اس سے کرپشن مرفا بنا دیا جاتا ہے کہ کی آدی کو پکڑ کر اس کے گھر والوں کو کما جاتا ہے کہ ہیے دے کر اپنا آدی چھڑوا لو تو اس سارے عمل سے آگے جل کر نظر آتا ہے کہ بہت بردا نقصان ہو دے کہ اپنا آدی چھڑوا لو تو اس سارے عمل سے آگے جل کر نظر آتا ہے کہ بہت بردا نقصان ہو گا۔

جنگ .... مشرقی پاکستان کی علیحدگ کا فوری سبب آپ کی نظر میں کیا تھا؟ کیا بھٹو کی پھانسی کا فیصلہ درست تھا؟

ڈاکٹر مبارک ... مشرقی پاکستان کی علیحدگی میں کسی حد تک بھٹو کا بھی ہاتھ تھا جو کچھ پہلے ہو رہا تھا ملٹری ایکشن نے وہ رد عمل اور بھی تیز کر دیا تھا۔ جہاں تک پھانسی کا تعلق ہے میں کموں گاکہ بھٹو کی پھانسی کا فیصلہ ایک لحاظ سے غلط تھا۔ بھٹو نے ضرور بہت سی غلطیاں کی تھیں لیکن ان غلطیوں کو عوام خود بکڑ عمتی تھی لیکن ان کی پھانسی کا فیصلہ غلط تھا۔

جنگ ... تقتیم بند اور قیام پاکتان کے بارے میں بعض لوگ معافی وجہ بیان کرتے ہیں بعض پاکتان میں اسلام کے نفاذ کو وجہ بیان کرتے ہیں المجت ہیں؟ و کھتے ہیں؟ و کھتے ہیں؟

ڈاکٹر مبارک ... یہ ہمارے حق میں زیادہ بھتر ہوتا اگر تقتیم ہند نہ ہوتی کیونکہ اس سے مسلمان تین حصوں میں تقتیم ہو گئے ہیں اور اگر ایک جگہ ہوتے تو اتنے جھڑے بھی نہ ہوتے۔

جنگ .... اگر سے تقتیم نہ ہوتی تو مسلمانوں کو تبھی حق حکمرانی نہ ملتا' ملازمتیں نہ ملتیں اور ہم ہندو اکثریت کے تحت زندگی گزارتے؟

ڈا کٹر مبارک ... لیکن مچر ہندوستان میں ہندوؤں کی ایسی اکٹریت کا رول زیادہ ہو تا جو سیکو *ا*ر

ہوتی اور جب کوئی سکولر ہندو حکومت ہوتی تو اس سے زیادہ نقصان مجی نہ ہوتا 'باتی رہی مارد متن اور جب کوئی اور افسر بنانے کے لئے بنا تھا۔

ابی کیا بات متی کہ یہاں کے لوگ حملہ آوروں سے مقابلہ نہیں کرتے تھے؟

ای لیا بات کی لدیمان سے وقت سد اورون سے بہت کی وہ انہوں نے پنجاب کو اپنے اکا مرارک .... آپ کو پا ہے کہ جب یمان غرنوی آئے تو انہوں نے پنجاب کو اپنے علاقے کا ہیڈ کو ارٹر بنا لیا تھا پر ایک عرصے تک پنجاب غرنوی سلطنت کا حصہ رہا۔ اس کے بعد بستے لوگ بھی آئے ان کو موقع نہیں دیا گیا ہندوستان میں پنجاب کا جو علاقہ ہے یہ وہ علاقہ تھا جمال مسلمانوں کی تعداد زیادہ تھی اس لئے جو بھی حملہ آور آئے وہ مسلمان بی تھے اس لئے ان کو ان سے لانے کا اتنا مسلم در پیش نہیں ہوا۔

جنگ ..... پنجاب کے لوگ کب زیادہ تعداد میں مسلمان ہوئے؟

ڈاکٹر مبارک ... ہے عمل آہت آہت غزنوی دور سے شروع ہوا تھا اور پنجاب ایسا علاقہ بے جہاں سلمانوں کی زیادہ تعداد مسلمان ہوئی-

نگ ... بنجاب پر ایک اور اعتراض عام ہے کہ بنجاب کے پاس کوئی ہیروز بھی نہیں ہیں؟ ذاکر مبارک ... اس کے بارے بریخت نے اپنے ڈرامہ گلیلیو میں لکھا ہے کہ کی نے کلیو سے پوچھا کہ ہم برے بد قسمت ہیں کہ ہمارے ہاں کوئی ہیرو نہیں ہے تو اس نے کماکہ وہ قومیں بوی بد قسمت ہوتی ہیں جن کو ہیروز کی ضرورت ہوتی ہے۔ ہمیں ہیروز کی ضرورت نہیں ہے ہیرو کا مطلب ہے ہے کہ آپ نے ایک شخصیت بنالی اور آئیسیں بند کرکے اس کے پیچھے طنے گے۔ ہیروز کا پیدا کرنا تو خود اپنی ترتی میں رکاوٹ کھڑی کرنا ہے۔